

كيران آدم سرانك

# مسلمانون كاسياسي عرفيج وزوال

مصنفہ: کیرن آ رمسٹرا نگ مترجم: محمد احسن بٹ

نگارشا ـــــ

24- مزنگ روڈ 🔾 لا مور 🔾 فون:7322892-42-7322892

E-mail:nigarshat@yahoo.com nigarshat@wol.net.pk

## جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب: مسلمانون کا سیاسی عروج وزوال

مصنفه: کیرن آرمسرانگ

مترجم: محمداحسن بث ناشر: آصف جاوید

برائے نگارشات پہلشرز 24- مزیک روڈ کل ہور

مطبع: المطبعة العربية لا مور

سال اشاعت: ' 2003ء

قیمت: -/160روپے

## فهرست

| 9   | • میش لفظ                               | ,           |
|-----|-----------------------------------------|-------------|
| 13  | ● واقعات كا تاريخ وارتذكره              |             |
| 37  | شروعات                                  | حِصّة اول:  |
| 39  | • رسول الله عليك (632 ء-570 ء)          |             |
| 55  | ● خلفائے راشدین (661ء۔632ء)             |             |
| 63  | • پېهلا فتنه                            | •)          |
| 67  | ارتقا                                   | حِصَهُ دوم: |
| 69  | ● اموی اور دوسرا فتنه                   |             |
| 74  | • نه بی تحریک                           |             |
| 79  | ● امویوں کا آخری زمانہ(750ء۔705ء)       | •           |
| 82  | ● عباسی:خلافتِ عظمیٰ کا دور (935ء۔750ء) |             |
| 93  | <ul> <li>باطنی تحریکیں</li> </ul>       |             |
| 105 | عروج                                    | حِصّهٔ سوم: |
| 107 | ● ایک نیانظام(1258ء۔935ء)               |             |
| 116 | • صلىبى جنگيں                           |             |
| 118 | • توسيع                                 |             |
| 120 | ● منگول (1500ء-1220ء)                   |             |
|     |                                         |             |

| 133 | فاتح اسلام                     | حِصّهٔ چهارم: |
|-----|--------------------------------|---------------|
| 135 | • شابانه اسلام (1700ء-1500ء)   |               |
| 138 | ● صفوی سلطنت                   |               |
| 144 | • مغل سلطنت                    |               |
| 149 | • عثمانی سلطنت                 |               |
| 157 | الم زده اسلام                  | حِصّة پنجم:   |
| 159 | ● مغرب کی آید (2000ء-1750ء)    |               |
| 173 | ● ایک جدیدمسلمان ریاست کیا ہے؟ |               |
| 180 | • بنیاد رستی                   |               |
| 191 | • مىلمان اقلىت مىں             |               |
| 194 | • آئنده کاراسته                |               |
| 202 | • اسلامی تاریخ کی کلیدی شخصیات |               |
| 221 | ● حواثی                        |               |

\*\*

## مصنفه كالتعارف

کیرن آرمسٹرانگ (Karen Armstrong) سات برس تک ایک رومن کیشولک نن رہیں۔ اس حوالے سے انہوں نے اپنے تجربے کو دروازے میں سے "والے سے انہوں نے اپنے تجربے کو "تک دروازے میں سے "والی اپنی مقبول ومعروف آپ بیتی میں تفصیل سے بیان کیا ہے۔ انہوں نے "فدا کی تاریخ" نفصیل سے بیان کیا ہے۔ انہوں نے "فدا کی تاریخ" (A History of God) کیا میں تاریخ کام سے ایک کتاب کسی جے عالمی سطح پر شہرت و پذیرائی حاصل ہوئی۔ (اس کتاب کر اہم دنیا کی تیرہ یہ نوان میں ہو چکے ہیں۔) ہم اس کے علاوہ انہوں نے رومزید "یونٹلم کی تاریخ" (The Battle For God) اور "فدا کے لیے جنگ " (Buddha) کے عنوان سے دو مزید کتاب کسی ہی اور حال ہی میں "بدھ (Buddha) کے عنوان سے دو مزید کتاب کسی ہے۔ وہ لندن کے لیوبیک کالج برائے مطالعہ کے بیوریت میں اُستاد ہیں۔ مسلم پلک افیئر زکونس نے انہیں 1999ء میں میڈیا ایوارڈ سے نوازا۔

کیرن آرمٹرانگ کی اس عالمی شہرت یافتہ کتاب''خدا کی تاریخ'' کواردو میں ترجمہ کروا کر شائع کرنے کااعزاز''نگارشات'' کو حاصل ہے۔ (مترجم)

## اسلام كالمستقبل

''نگارشات''اپ قیام کے وقت ہی ہے تاریخ کے موضوع پر نادر و نایاب کتابیں اہل علم کے ذوقِ آگی کی عالمانہ تصنیف اہل علم کے ذوقِ آگی کی نذر کرتا آیا ہے۔ زیر نظر کتاب کیرن آرمسٹرانگ کی عالمانہ تصنیف ''اسلام: اے شارٹ ہسٹری'' (Islam: A Short History) کا ترجمہ ہے۔ چونکہ فاضل مصنفہ نے اسلامی تاریخ کا مطالعہ سیاس زاویے سے کیا ہے لہذا ہم نے یہی مناسب سمجھا کہ اردو ترجمے کا عنوان''مسلمانوں کا سیاسی عروج و زوال' رکھا جائے۔

یہ کتاب اسلامی تاریخ کے جس موڑ پر اختیام پذیر ہوتی ہے وقت اس سے بہت آگنکل چکا ہے اور انتہائی دوررس تبدیلیاں رونما ہوچکی ہیں۔ نہصرف انغانستان میں طالبان حکومت ختم کردی گئی بلکہ ایک عبوری حکومت بھی قائم ہوچکی ہے جو اِس حرماں نصیب ملک میں جمہوریت کی راہیں ہموار کرے گی۔

پاکستان میں بھی اکتوبر 1999ء میں فوجی حکومت آئی ادر اکتوبر 2002ء میں عام انتخابات کے بعد جمہوریت لوٹ آئی۔ ادھر ترکی میں بھی اسلام پندوں نے اقتدار حاصل کرلیا۔مشرق وسطی میں بھی اہم پیش رفتیں ہوئیں اور ہورہی ہیں' دیکھئے' پردہ غیب سے کیا ظہور یذیر ہوتا ہے!

زیرِنظر کتاب کا موضوع اسلام کی سیاسی تاریخ ہے اور اس میں مصنفہ نے ماضی کے واقعات و حالات کا تذکرہ کیا ہے تاہم اس وقت دنیا کے علمی حلقوں کے ساتھ ساتھ عام مسلمانوں میں بھی اسلام کے مستقبل کے حوالے سے سوالات زیر بحث ہیں۔

ان سوالات کے بے شار جواب دیے گئے ہیں مگرسب غیراطمینان بخش ہیں اور مزید سوالات کوجنم دیتے ہیں۔ برخض سوج رہاہے کہ اسلام کامتنقبل کیا ہے؟ اسلام کامتنقبل''جمہوریت'' ہے'اکیسویں صدی کی جمہوریت۔ رواں صدی کے

 **∮9**∲

## يبش لفظ

سسی مذہبی روایت کی خارجی تاریخ اکثر و بیشتر عقیدے کی تخلیق کے مقصد سے الگ دکھائی دیتی ہے۔ روحانی جتبو تو ایک داخلی سفر ہوتی ہے یہ سیاس کی بجائے نفسیاتی ڈراما ہوتا ہے۔ اس میں حاضرہ واقعات سے تصادم کے بغیر طریقہ عبادت عقیدے مراقباتی ضا بطے اور دل کی ایک سیاحت کا غلبہ ہوتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ نداہب روح کے باہر بھی ایک زندگی کے حامل ہوتے ہیں۔ان کے رہنماؤں کو دنیا کے حالات ومغاملات میں شامل ہونا پڑتا ہے اور وہ ایسا کرتے ہوئے اکثر و بیشتر لطف اندوز بھی ہوتے ہیں۔ وہ دیگرعقیدوں کے ارکان سے لڑتے ہیں جوالیا دکھائی دیتا ہے کہ مطلق سے پران کی اجارہ داری کے دعوے کو چینئے کررہے ہوں۔ وہ اپنے ہم مذہبوں کو بھی اس لیے سزا کمیں دیتے ہیں کہ وہ کسی روایت کی تعبیر مختلف انداز میں کرتے ہیں یا بدعتی عقائد کے حامل ہوتے ہیں۔ اکثر و بیشتر پروہت 'ربی امام اور شامان بھی سیاستدانوں کی طرح دنیا دار اندع زائم کے حال ہوتے ہیں . تا ہم عمومی طور پر ان سب چیز وں کو مقدس آ درش کی تو ہین تصور کیا جاتا ہے۔ یہ قوت واقتدار كى كھائى فدمب كاحقیقى مطمع نظر نہیں ہوتی بلك ياكل كردينے والے جوم سے دور نه دكھائى دینے والی عاموش اور خواہ مخواہ سر پرسوار نہ ہونے والی روح کی زندگی سے آیک بیت انحراف ہوتی ہے۔ درحقیقت بہت سے عقیدوں میں درویش اور صوفیا اینے آپ کو دنیا سے کنارہ کش كر ليتے ہیں اس كى وجہ بيہ ہوتى ہے كہ تاريخ كے شورشراب اور جہد و كاوش كو سچى نہ ہبى زندگى سے غیرہم آ ہنگ تصور کیا جاتا ہے۔

**€10**}

ہے بلکہ اسے تو صرف ماننے والے کے داخل ہی میں پایا جاسکتا ہے۔ یہ سلطنت کسی زبردست سیاسی باہے گا جے سے حاصل نہیں ہوگی بلکہ دائی کے اگتے ہوئے نیج کی طرح خاموثی سے اور غیر محسوس انداز میں ارتقا پائے گی۔ جدید مغرب میں ہم ند ہب کو سیاست سے الگ رکھنے کا اصول اختیار کر چکتے ہیں۔ اس سیکولر بن کی اساس روشن خیالی کے دور کے فلسفوں پر ہے۔ اس کا مقصد ند ہب کو سیاسی معاملات کی بدعنوانیوں سے نجات دالانا اور اس کے زیادہ سچائی کے ساتھ اپنا ہونے کی راہ کشاوہ کرنا تھا۔

لیکن خواہ ند بھی لوگوں کی تمنا کیں روحانی ہی ہوتی ہوں انہیں خدایا مقد سہتی کو اس دنیا میں ہی ڈھونڈ نا ہوتا ہے۔ وہ محسوس کرتے ہیں کہ معاشر ہے پراپنے آ درشوں کا اطلاق ان کا فرض ہے۔ یبال تک کہ اگر وہ اپنے آپ کو گوشہ نشیں کرلیں تب بھی وہ اپنے زمانے ہی کے مرد اور خوا تین ہوتے ہیں اور خانقاہ کے باہر رونما ہونے والے واقعات و حالات سے متاثر ہوتے ہیں تاہم انہیں اس کا کمل ادراک نہیں ہوتا۔ جنگیں طاعون قط معاشی بدحالی اوران کی قوم کی داخلی سیاست ان کی گوشہ نشیں ہت پراثر انداز ہوتی ہیں اور ان کی ند بھی بصیرت کو متند بناوی تی ہیں۔ ورحقیقت تاریخی المیے ہی اکثر لوگوں کو روحانی جدو جبد کے لیے تحریک دیتے ہیں بناوی تی ہیں۔ ورح واقعات کے ایک تسلسل میں کوئی حتمی معنویت ڈھونڈ یں۔ بنانچہ تاریخ اور فد ہب لازم وطزوم ہوتے ہیں۔ جبیا کہ بدھ نے کہا تھا کہ ہمارا بیا حساس کہ جتی خام ہے ہمیں ایک ایسے متبادل کی خلاش پر مجبور کرتا ہے جو کہ ہمیں مایوی و ناامیدی میں مبتل ہونے ہے محفوظ و مامون رکھے۔

شاید ندہی زندگی کا مرکزی استبعاد (پیراڈوکس) یہ ہے کہ یہ ہتی کی اس جہت لینی ماورائی اورائی ہوت کو ڈھونڈتی ہے جو ہماری دنیاوی زندگیوں ہے برتر ہوتی ہے گر انسان اس ماورائی حقیقت کا تجربہ سرف ارضی طبعی مظہر میں ہی کر سکتے ہیں ۔ لوگ الوہی ہتی کو چٹانوں پہاڑوں معبدوں کی عمارتوں قانونی ضابطوں تحریری متنوں یا دوسرے مردوں اورعورتوں میں محسوس کر چکے ہیں ۔ ہم ماورائیت کا تجربہ سی براہ راست نہیں کرتے یعنی ہماری مسرت ہمیشہ ''ارضی'' ہوتی ہے اور یہاں نیچ ہی کسی شے یا کسی شخص ہے وابستہ ہوتی ہے۔ ندہی لوگوں کو نا قابلِ استبار سطے کے نیچ دیکھنے کی تربیت دی جاتی ہوتا ہے وابستہ ہوتی ہے۔ ندہی کو ڈھونڈیں۔ انہیں استبار سطے کے نیچ دیکھنے کی تربیت دی جاتی ہوتا ہے وہ اس میں مقدی ہتی کو ڈھونڈیں۔ انہیں

**€11**}

اپنے تخلیقی تخیلات کو استعال کرنا پڑتا ہے۔ ژال پال سار ترخیل کی تعریف بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بیاس شے کے بارے میں غور وفکر کرنے کی اہلیت ہوتی ہے جو حاضر و موجود نہیں ہوتی ۔ انسان اس لیے نہ بی ہوتے ہیں کیونکہ وہ تخیل رکھتے ہیں۔ ان کو تخلیق ہی اس انداز سے کیا گیا ہے کہ وہ پوشیدہ معانی کی تلاش اور ایک ایس مسرت کے حصول پر مجبور ہیں جو انہیں احساس دلائے کہ وہ کا ملا زندہ ہیں۔ ہر روایت اپنے وفاداروں کی حوصلہ افزائی کرتی ہے کہ وہ کسی خیامت پر توجہ مرکوز کریں جو کہ خاص الخاص ای کی علامت ہوتی ہے اور انہیں اس علامت کے اندر الوہی ہتی کو دیکھنے کا درس دیتی ہے۔

اسلام میں مسلمانوں نے اللہ کو تاریخ میں دیکھ ہے۔ ان کی مقدی کتاب قرآن نے انہیں ایک تاریخی مقصد (مشن) سونیا ہے۔ ان کا بنیادی فرض ہے ہے کہ وہ ایسی عادلانہ برادری تخلیق کریں جس کے تمام افرادحتی کہ انتہائی کمزور اور بے بس لوگوں سے بھی مطلق احترام واکرام کے ساتھ برتاؤ کیا جائے۔ ایک الیے معاشر کو قائم کرنے اور اس میں جینے کا تجربہ انہیں الوبی بستی ہے آشنا کروائے گا کیونکہ وہ اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کررہ ہوں گے۔ ایک مسلمان کو تاریخ کے ساتھ قول نبھانا پڑتا تھا اور اس کا مطلب تھا کہ ریاست کے معاملات روحانیت سے الگنہیں تھے بلکہ بذات خود ند بہ کا حصہ تھے۔ مسلمان برادری کی سیاسی بہود ایک سب سے زیادہ اہمیت کا حامل معاملہ تھا۔ کسی بھی ند بھی مثالیے (آئیڈیل) کی سیاسی بہود ایک سب سے زیادہ اہمیت کا حامل معاملہ تھا۔ کسی بھی ند بھی مثالیے (آئیڈیل) کے بعد مسلمانوں کواٹھنا اور دوبارہ آغاز کرنا ہوتا تھا۔

مسلمانوں نے ہرکسی کی طرح اپنی رسومات تصوف فلف عقیدے قوا مین اور ، مرارات بنائے۔ تاہم بیہ سب کی سب فرہبی مہمات اسلامی معاشرے کے سامی حالات حاضرہ پرمسلسل مضطربانہ غوروفکر سے بلاواسط ابھری ہیں۔ اگر ریاسی ادار نے قرآنی مثالئے پر پورانہیں از نے اگر ان کے سامی رہنما بے رحم یا استحصال کرنے والے تھے یا اگر ان کی برادری کوکسی بظاہر غیر فدہبی وشن نے زیر کرلیا تھا تو کوئی بھی مسلمان محسوس کرسکتا تھا کہ اس کا زندگی کے حتی مقصد اور قدر پر ایمان خطرے میں ہے۔ اسلامی تاریخ کوواپس راستے پر لانے زیدگی کے لئے ہرکوشش کرنی پرتی تھی وگرنہ کمل فدہبی ادارہ ہی ناکام ہوکر رہ جاتا اور زندگی معنویت

**∮12**∳

سے عاری ہوگئ ہوتی۔ چنانچہ سیاست 'جے عیسائی عشائے ربانی کہا کرتے تھے ایک ایسا میدانِ عمل تھی جس میں مسلمان اللہ کی معرفت حاصل کرتے تھے اور جوالوہی ہستی کو دنیا میں عمل کرنے کے قابل بناتی تھی۔ نیجناً مسلمان برادری کے تاریخی ربخ و آلام اور آزمائشوں مسلمان برادری کے تاریخی ربخ و آلام اور آزمائشوں مسلمان نوادوں کے عروج و زوال سسکو داخلی فرہبی جبتو سے الگ نہیں کیا گیا تھا بلکہ وہ اسلامی بصیرت کا جو ہر تھے۔ پوشیدہ الوہی مغز (Kernel) کو دریافت کرنے کے لیے تلیقی تخیل کو استعال کرتے ہوئے ایک عیسائی کسی دیوار پر بنی ہوئی مشیہہ پر مراقبہ کیا کرتا تھا جبکہ ایک مسلمان اپنے زمانے کے موجودہ واقعات اور ماضی کی تاریخ شیہہ پر قوجہ مرکوز کرتا تھا۔ چنانچہ مسلمانوں کی خارجی تاریخ کا بیان محض ثانوی دلچیوں کا حامل نہیں ہوسکتا کیونکہ تاریخ کو تقدس دینا اسلام کا ایک بنیادی وصف رہا ہے۔



## واقعات كاتاريخ وارتذكره

- 610ء: حضرت محمر ﷺ پر مکہ میں قرآن کی پہلی وتی نازل ہوتی ہے اور اس کے دو برس بعد آپﷺ تبلیغ کا آغاز فرماتے ہیں۔
- 616ء: حفرت محمد ﷺ کے بیروکاروں اور مکہ کے سرداروں (Establishment) کے درمیان تعلقات شکست و ریخت سے دوچار ہوجاتے ہیں اورظلم وستم کا سلسلہ جاری ہوجاتا ہے۔
- 620ء: یٹر ب (جے بعد میں مدینہ کہا جانے لگا) کے عربوں نے حضرت محمدﷺ سے رابطہ کیا اور انہیں اپنی برادری (کمیوٹی) کی رہنمائی کرنے کی دعوت دی۔
- 622ء: کوئی ستر کے لگ بھگ مسلمان خاندانوں کے ہمراہ رسول کریم ﷺ مکہ سے مدینہ ہجرت کرجاتے ہیں اور مکہ کے سرداران سے انقام لینے کا عہد کرتے ہیں۔ ہجرت سے من ہجری (MUSLIM ERA) کا آغاز ہوتا ہے۔
  - 624ء: مسلمان جنگ بدر میں مکہ والوں کو ایک عبر تناک شکست سے دو چار کر دیتے ہیں۔
- 625ء: مسلمانوں کو مدینہ کے باہر احد کی جنگ میں مکہ والوں کی فوج کے ہاتھوں شکست ہوجاتی ہے۔
- یہودی قبیلوں بنوتینقع اور بنونضیر کو مکہ والوں کے ساتھ ساز باز کرنے پر مدینہ سے نکال دیا جاتا ہے۔
  - 627ء: مسلمان جنگ ِ خندق میں مکہ والوں کی فوج کو شکست ِ فاش دیتے ہیں۔
- 628 : حضرت محمد ﷺ کی طرف ہے امن کے لیے جرأت مندانہ پہل کے نتیج میں مکہ اور مدینہ کے مابین معاہدہ حدیبی عمل میں آتا ہے ۔اب انہیں عرب کے سب سے زیادہ طاقتور انسان کی حثیت سے دیکھا جانے لگتا ہے اور بہت سے عرب قبائل آپ کی اطاعت قبول کر لیتے ہیں۔
- 630ء: کمہ والے معاہدۂ حدیبہ یکوتو ڑ دیتے ہیں ۔حضرت محمیظی مسلمانوں اور اتحادی قبائل

#### **€14**}

کے ایک بڑے لشکر کے ساتھ مکہ کی طرف پیش قدمی کرتے ہیں۔ مکہ اپنی شکست تشکیم کرلیتا ہے اور حضرت محمد ﷺ کے لیے رضا کارانہ طور پر پھاٹک کھول دیئے جاتے ہیں' جو بغیر خون بہائے اور بغیر کسی کو جبری طور پر اسلام قبول کروائے شہر کو حاصل کر لیتے ہیں۔

632ء: رسول كريم حضرت محمين وصال فرما جاتے ہيں۔

حضرت ابوبكرٌ كوآتٌ كا خليفه منتخب كيا جاتا ہے۔

632-4ء: حضرت ابوبکر کی خلافت کو نہ ماننے والے اور مرتد قبیلوں کے خلاف جنگیں۔ حضرت ابوبکر بغاوت پر قابو پانے اور عرب کے سارے قبیلوں کو متحد کرنے میں

كاميابي حاصل كريسة بين-

634-44ء: حضرت عمر ابن الخطاب كي خلافت \_

مسلمان افواج عراق شام اورمصر پرحمله کرتی ہیں۔

638ء: مسلمان برو شلم کو فتح کر لیتے ہیں ،جو اسلامی دنیا میں مکہ اور مدینہ کے بعد تیسرا مقدس ترین شہر بن جاتا ہے۔

641ء: مسلمان شام' فلسطین اور مصر کو فتح کر لیتے ہیں۔ وہ سلطنت فارس کوشکست دے چکے ہیں اور جب افرادی قوت میسر ہوگی تو وہ اس کے تمام علاقوں کو بھی زیرنگیں کرلیں گے۔

مسلمان فوجیوں کے رہنے کے لیے کوفہ بھرہ اور فسطاط کے فوجی قصبے تغمیر کیے جاتے ہیں مسلمان فوجی مفتوحہ آبادی سے الگ رہتے ہیں۔

جاتے ہیں۔ مسلمان تو بی مفتوحہ ابادی سے الک رہتے ہیں۔ حضرت عمر "کو فارس کا ایک جنگی قیدی شہید کردیتا ہے۔

644ء: حضرت عمرٌ کو فارس کا ایک جسلی قیدی تنہید کردیتا ہے۔ حضرت عثان ابن عفانؓ کو تیسرا خلیفہ منتخب کیا جاتا ہے۔

644-50ء: مسلمان قبرص اور شالی افریقه میں تریبولی کو فتح کر کیتے ہیں اور ایران افغانستان اور سندھ میں اسلامی حکومت قائم کرتے ہیں۔

656ء : کچھ لوگ حضرت عثان کوشہید کردیتے ہیں۔حضرت علی کو خلیفہ منتخب کیا جاتا

ہے۔ 60-656ء: پہلا فتنہ۔خانہ جنگی حپیر جاتی ہے۔

656ء : جنگ جمل \_ رسول کریم ﷺ کی زوجه محترمه ام المومنین حضرت عائشہ " ' حضرت

**€15**}

طلحہ اور حضرت زبیر طرح عثمان کی شہادت کا بدلہ نہ لینے پر حضرت علی کے خلاف ایک لشکر کی قیادت کرتے ہیں۔حضرت علی کے ساتھی انہیں شکست دے دیتے ہیں۔

شام میں حفزت عثمان کے رشتہ دار حضرت معاویہ ابن الی سفیان مزب اختلاف کی قیادت کرتے ہیں۔

657ء: دونوں فریقوں کے مامین صفین میں ٹالٹی کی کوشش کی جاتی ہے۔ جب فیصلہ حضرت علی ؓ کے خلاف ہوتا ہے تو حضرت معاویہ ؓ انہیں معزول قرار دیتے ہیں اور روشتام میں اپنے خلیفہ ہونے کا اعلان کردیتے ہیں۔

خارجی حضرت علی کا ساتھ چھوڑ دیتے ہیں۔

661ء: حضرت علی کوایک خارجی انتہا پیند شہید کر دیتا ہے۔

حفزت علیؓ کے حامی ان کے بیٹے حفزت حسنؓ کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں تاہم حفزت حسنؓ کا حفزت معاویہؓ کے ساتھ معاہدہ ہوجاتا ہے اور وہ مدینہ واپس چلے جاتے ہیں۔

80-661ء: حضرت معاویہ ٌاوّل کی خلافت۔ وہ اموی عہدِ حکومت کی بنیاد رکھتے ہیں اور اپنا دارالحکومت مدینہ سے دمشق منتقل کر لیتے ہیں۔

669ء: مدینه میں حضرت حسن ابن علی وفات یا جاتے ہیں۔

680ء: یزید اوّل پنے والد حضرت معاویہ ؓ کی وفات کے بعد دوسرا اموی خلیفہ بن جاتا ہے۔

92-680ء: دوسرا فتنه\_ایک اور خانه جنگی پھوٹ پڑتی ہے۔

680ء: کوفہ کے مسلمان جو اپنے آپ کوشیعہ علیٰ کہتے ہیں حضرت علیٰ ابن طالب کے دوسرے بیٹے حضرت حسین ﷺ کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ حضرت حسین ؓ کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ حضرت حسین ؓ ایک چھوٹی می جماعت کے ساتھ کوفہ روانہ ہوتے ہیں اور یزید کے فوجی انہیں کر بلا کے میدن میں شہد کردھے ہیں۔

حضرت عبداللَّدا بن الزبير" عرب ميں يزيد كے خلاف بغاوت كرديتے ہيں۔

683ء: يزيداول وفات پاجا تا ہے۔

اس کا بیٹا معاویہ ٹانی طفلی ہی میں فوت ہوجا تا ہے۔

مرِوان اول کی جائشین 'جو خلافت کا اموی دعوبدار ہوتا ہے اور شامی اس کی حمایت کرتے ہیں۔

684ء: خارجی باغی وسطی عرب میں امویوں کی مخالفت میں ایک آزاد ریاست قائم کرتے ہیں۔ ہیں۔ ہیں۔

عراق اورایران میں خارجی بغاوت کردیتے ہیں۔ کوفہ میں شیعہ تقویت یا لیتے ہیں۔

705ء۔ 685ء: عبدالملک کی خلافت جواموی حکرانی کو بحال کرنے میں کامیابی حاصل کرلیتا

' 169ء: اموی افواج خوارج اور شیعہ باغیوں کو شکست دیتی ہیں۔ پروشلم میں گنبد صعفریٰ مکمل ہوجا تا ہے۔

692ء: اموی افواج این الزبیر" کوشکست دیتی میں اور انہیں قبل کردیا جاتا ہے۔

فتنہ جنگوں کے نتیج کے طور پر بھرہ' مدینہ اور کوفہ میں ایک مذہبی تحریک بیدا ہوتی ہے۔ بہت سے مکا تب فکر سرکاری اور نجی زندگی میں قرآن کے بھر پور اطلاق کے لیے مہم چلاتے ہیں۔

705-15ء: الوليد كي خلافت \_

مسلمان افواج شالی افریقه میں فتوحات کا سلسله جاری رکھتی ہیں اور سپین میں سلطنت قائم کرتی ہیں۔

20-717ء: عمر ٹانی کی خلافت۔ پہلے خلیفہ جو تبدیلی کند ہب کر کے اسلام قبول کرنے کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔ وہ ند ہبی تحریک کے پچھ مثالیوں (آئیڈیلز) کے اطلاق کی کوشش بھی کرتے ہیں۔

24-720ء: یزید ثانی' ایک عیاش و بدچلن حکمران کی خلافت۔اموی حکومت کے حوالے سے شیعہ اور خوارج کا عدم اطمینان وسیج پہانے برخمودار ہوتا ہے۔

724-43ء: ہشام اوّل ایک برخلوص مگر زیادہ آ مرتحکمران کی خلافت جُوزیادہ نیک مسلمانوں کو بھی دخمن بنالیتا ہے۔

728ء: حدیث کے عالم ندہی صلح اور صوفی حسن البصری کی کی وفات۔

#### **€17**}

کوشکست ویتا ہے۔

ا مام ابوحنیفه ٌ فقد کے مطالعے کی بنیا در کھتے ہیں۔ محمد ابن اسحاق رسول کریم حضرت محمد ﷺ کی پہلی بھریورسوانح حیات لکھتے ہیں۔

- 743: عباسی شیعوں کے جھنڈے تلے لڑتے ہوئے ایران میں امویوں کے خلاف بغاوت کر لیتے ہیں۔

743ء: وليد ثاني كي خلافت.

9-744ء: مروان ٹانی خلافت حاصل کر لیتا ہے اور باغیوں کے خلاف اموی بالا دئی کو بحال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کی شامی افواج چند شیعی بغاوتوں کو دبا دیتی ہیں لیکن:

749ء: عبای کوفہ کو فتح کر لیتے ہیں اور امویوں کو اقتدار سے بے دخل کر دیتے ہیں۔

750-54ء: پہلا عباسی خلیفہ ابوالعباس السفاح اموی خاندان کے سارے افراد کوفل کروا دیتا ہے۔ بیمطلق بادشاہت کا ایک نشان ہے جواسلام میں نیا ہوتا ہے۔

755-75ء: ابوجعفرالمنصور کی خلافت ۔ وہ متازشیعوں کوتل کروا دیتا ہے۔

756ء: پین میں اموی پناہ گزینوں میں سے ایک اموی ایک آزاد سلطنت قائم کرتے ہوئے والے عباسی خلافت سے نکل جاتا ہے۔

762ء: بغداد کی تقمیر جو نیاعباسی دارالخلافہ بن جاتا ہے۔

765ء: شیعول کے چھٹے امام جعفر الصادق "کی وفات جوایت پیروکاروں کو تلقین کرتے ہیں کہوہ اصولوں کی بنیاد پرسیاست سے کنارہ کش ہوجا کیں۔

769ء: اسلامی قانون کے عظیم مکاتب میں سے پہلے متب کے بانی امام ابوصنیفہ وفات یا جاتے ہیں۔

85-775ء: المهدى كى خلافت \_ وہ فقه كى تفكيل كى حوصله افزائى كرتا ہے فربى تحريك كے تقوى كا كوسليم كرتا ہے ، جو بقدرت عباسى عهد حكومت كى مطلقيت پندى كے ساتھ بقائے باسى سيھ جاتى ہے۔

809ء-786ء: ہارون الرشید کی خلافت۔عباسی قوت واقتدار کا نقطۂ عروج۔ بغداد اور سلطنت کے دوسرے شہروں میں ایک عظیم ثقافتی نشاق ثانیہ برپا ہوتی ہے۔علم' سائنس اور فنون کے علاوہ خلیفہ فقد کے مطالع اور احادیث کی تدوین کی حوصلہ افزائی کرتا ہے

#### **€18**

مالکی فقہی کمتب کے بانی امام مالک ابن انس کی وفات۔

: 795

جواسلامی قانون (شریعت) کی ایک مربوط ہیئت کی تشکیل کومکن بنادے گا۔

يهاعظيم غانون صوفى حضرت رابعة كى وفات - ☆ · 801 13-809ء: ہارون الرشید کے دو بیٹوں المامون اور الامین کے مابین خانہ جنگی۔المامون اسے بھائی کوشکست دے دیتا ہے۔ 813-33ء: المامون كي خلافت \_ 814-15ء: بصرہ میں ایک شیعی بغاوت۔ خراسان میں ایک خارجی بغاوت۔ خلیفہ جو ایک دانشور اور علوم و فنون کا سر پرست ہے معتزلہ کی عقلیت پیندانہ الہات كى طرف مأل موجاتا ہے جواب تك تالبنديده رہے موتے ہيں-خليف چند خالف فرہی گرویوں کی خوشنودی کے ذریعے تناؤ کو کم کرنے کی کوشش کرتا المامون شیعوں کے آٹھویں امام الرضا" کواپنا جانشین مقرر کرتا ہے۔ : 817 امام" الرضاوفات يا جاتے ميں ممکن ہے کہ انہيں قتل کيا گيا ہو۔ ÷818 رياست كى سريرتى مين زياده مقبول عام الل الحديث جواييخ عقائدكى وجهسة قيد میں تھے کے نظریات کے مقالعے میں معتزلہ کے نظریات کوتروت کے دینے کی کوششیں کی جاتی ہیں۔ 833-42ء: المعتصم کی خلافت \_ خلیفہ ترک غلام ساہیوں کا ایک ذاتی دستہ تشکیل دیتا ہے اور دارالخلافه كوسامره منتقل كرليتا ہے۔ 7-842ء: الواثق كي خلافت \_ 847-61ء: التوكل كي خلافت \_ شیعوں کے دسویں امام علی الہادیؓ کوسامرہ میں عسکری قلعہ میں قید کر دیا جاتا ہے۔ : 848 اہل الحدیث کے ایک رہنما اور فقہ کے ضبلی کمتب کے بانی امام احمد ابن حنبل کی وفات۔ : 855 کے جو قارئین حضرت رابعہ ؓ اور دیگر ممتاز اسلامی خواتین کے بارے میں تفصیلی معلومات عاصل کرنے کے خواہش مند ہیں وہ'' نگارشات'' کی شائع کردہ کتاب'' نامور اسلامی خواتین'' ہے استفادہ کریں۔(مترجم)

#### **∮19**≱

2-861ء: إلمنتصر كى ظافت

6-862ء: المستعين كي خلافت.

9-866ء:المعتز كي خلافت \_

868ء: شیعوں کے دسویں امام کی وفات۔ ان کے بیٹے حسن العسکری سامرہ میں قید ہوتے ہیں۔

70-869: المهتدى كى خلافت

870ء: پہلےمسلمان فیلسفوف یعقوب ابن اسحاق الکندی کی وفات۔

92-870ء: المعتمد كي فلافت

874ء: شیعوں کے گیارہویں امام سامرہ میں قید کے دوران وفات پا جاتے ہیں۔ کہا جاتا ہے 874ء: کہاں کے بیٹے ابوالقاسم محمد اپنی جان بچانے کے لیے غیبت میں چلے جاتے ہیں۔ انہیں امام غائب کہا جاتا ہے۔

ابتدائی''وحدت الوجودی صوفی'' ابویزیدالبیطامی کی وفات\_

902ء 892ء: المعتضد كي خلافت

8-902ء: المكتفى كى ظافت.

908-932ء: المقتدر كي خلافت

909ء: شيعه فاطمى افريقهٔ تينس ميں اقتدار پر قبضه كر ليتے ہيں۔

910ء: پہلے "وحدت الشہو دی صوفی" ، جنید بغدادی کی وفات۔

922ء: "وحدت الوجودي صوفي" حسين المنصوركو جوالحلاج ليني اون دهنك والا كے نام

سے جانے جاتے ہیں' بنیادی عقائد کی توہین کے الزامات کے تحت موت کی سزا میں :

دی جاتی ہے۔

923ء: تاریخ نویس ابوجعفرالطمر ی بغداد میں وفات پا جاتے ہیں۔

4-932ء: القاهر كي خلانت ـ

934-40ء: الراضى كي خلافت.

934ء: امام غائب كى عالم غيب مين امامت كا اعلان كياجاتا بـ

935ء: فلسفي حسن الاشعرى كي وفات \_

اس مرحلے سے خلفاء دنیوی اقتدار سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور ان کا اقتدار علامتی

#### **€20**}

حد تک باقی رہ جاتا ہے۔ اب حقیقی اقتدار مقامی حکمرانوں کو حاصل ہو جاتا ہے ، جنہوں نے سلطنت کے مختلف حصوں میں حکومتیں قائم کر لی ہوتی ہیں۔ تاہم ان میں سے اکثر عباسی خلفاء کی فرمال روائی کونسلیم کرتے ہیں۔ دسویں صدی کے ان مقامی حکمرانوں میں سے بہت سے حکمران شیعی رجحانات کے حامل ہوتے ہیں۔

## 999ء - 874ء: سامانی:

یہ سی ایرانی سلسلۂ حکومت ہے جو خراسان رئے کرمان اور ماورالنہر پر حکمران ہوتے ہیں ان کا دارالخلافہ بخارا ہوتا ہے۔ ثمر قند فاری ادبی نشاۃ ثانیہ کا ایک اہم ثقافتی مرکز بن جاتا ہے۔ سامانی 990ء کی دہائی میں دریائے جیحوں کے مشرق میں قراخانی ترکوں اور مغرب میں غرنویوں کے آگے تیں۔

## الاندلس كي سيني سلطنت

912-61ء: ایک حاکم مطلق خلیفه عبدالرحمٰن ثالث کی حکومت۔

1027ء - 969ء: قرطبہ \_علم کا مرکز \_

1010ء: مركزى اقتدار كزور پرجاتا ہے اور چھوٹے چھوٹے امير مقامی حکومتيں قائم كر ليتے

1064ء: شاعر وزيراورالبيات دال ابن حزم كي وفات

1085ء: عيسائي افواج طليطله كوفتح كرليتي بين-

929-1003ء:حمدانی: عرب قبائلی حلب اور موصل پر حکومت کرتے ہیں۔ دربار عالموں ٔ تاریخ دانوں ٔ شاعروں اور فیلسونوں کی سر پرتی کرتا ہے۔

950ء۔ حلب میں فیلسوف اور درباری موسیقار ابوٹھر الفارانی کی وفات۔

## (1030ء - 930ء) بويه:

950ء: ایران کے بارہ امای شیعہ اور دیلم کے کوہ نشین 930ء کی دہائی کے دوران مغربی ایران میں زور پکڑنا شروع کرتے ہیں۔

945ء: بویہ بغداد جو بی عراق اور او مان میں زور پکڑتے ہیں۔

شراز کے مقابلے میں بغدادا پی املیازی حیثیت کھونا شروع ہوجاتا ہے جبکہ شیراز

**€21**}

علم کا ایک مرکز بننے لگتا ہے۔

983ء: او بیکا اتحادثو ٹنا شروع ہو جاتا ہے۔ آخر کارمحود غزنوی کے ہاتھوں انہیں رہے میں تکست فاش سے دوچار ہونا پڑتا ہے (1030ء) اور مغربی ایران کی سطح مرتفع کے علاقوں میں بھی غزنویوں ہی کے ہاتھوں شکست اٹھانا پڑتی ہے۔

## 935-69ء: إخشيريه:

ترک نژاد محد ابن طفج اِحدید یک بنیاد رکھتا ہے جوم مر شام اور جاز پر حکومت کرتے ہیں۔

## 1171ء-969ء: شيعه فاظمى:

ر بنیادی طور پر 909ء میں تونس میں ان کی حکمرانی قائم ہوتی ہے) بیشالی افریقۂ مصراورشامی علاقوں میں متوازی خلافت قائم کر کیتے ہیں۔

972ء فاطمی اپنا دارالخلافہ قاہرہ منتقل کر کیتے ہیں جوشیعی علم کا ایک مرکز بن جاتا ہے۔ فاطمی قاہرہ میں الازہر کا مدرسہ قائم کرتے ہیں۔

## 1118ء ـ 976ء: غزنوی:

1037ء عظیم فیلسفوف ابن سینا (جنہیں مغرب میں Avicenna کہا جاتا ہے) ہدان میں وفات یا جاتے ہیں۔

## 

990ء کی دہائی: وسطی ایشیا سے تعلق رکھنے والاسلجو تی ترک خاندان اسلام قبول کر لیتا ہے۔ گیار ہویں صدی کے آغاز میں وہ اپنی خانہ بدوش گھڑسوار فوج کے ساتھ ماورالنہر اور خوارزم میں داخل ہوجاتے ہیں۔

1030ء کی دہائی: سلجوتی خراسان پر جملہ آور ہوتے ہیں۔

1040ء: وہ غزنولوں سے مغربی ایران حاصل کر لیتے ہیں اور آ ذربائجان میں داخل ہو

## 

جاتے ہیں۔

. میں ہے۔ 1055ء: سلطان طغرل بیک عباس خلفاء کے نمائندہ کے طور پر بغداد سے سلجو تی سلطنت پر حکومت کرتا ہے۔

73-1063ء: سلطان الب ارسلان كى حكومت-

7-1065ء: بغداد میں مدرسته نظامیہ قائم کیا جاتا ہے۔

92-1073ء: ملك شاه سلطنت يرحكومت كرتا ب نظام الملك وزير بوتا ب-

ترك فوجيس شام اوراناطوليه مين داخل موجاتي بيں۔

سلح قیوں کی فاطمیوں اور شام کے مقامی حکر انوں سے جنگیں ہوتی ہیں۔ بازنطینی بادشاہ المسکسسیس کومنیس اوّل اینے علاقوں برسلح قیوں کے حملوں کے

: ہازنظیمی بادشاہ المدیکسیس تو میس اول ایسے علانوں پر جو یو خلاف مغربی عیسائیت سے مدد مانگتا ہے۔

1095ء: پوپ اربن دوم پہلی صلیبی جنگ کا پر حیار کرتا ہے۔

1099ء: صليبي جنَّا بحور وثلم كو فتح كر ليتي بين-

صلیبی جنگجونلسطین'اناطولیہ اور شام میں چارصلیبی ریاستیں قائم کرتے ہیں۔

1090ء کی دہائی: اسمعیلی سلحوق اور سنی تسلط کے ظاف بغاوت کا آغاز کرتے ہیں۔سلطنت

کے مختلف حصوں میں مقامی ترک حکومتیں قائم ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔

1111ء: بغداد میں البیات دال ادر فقیمہ ابوعامد الغزیال وفات پا جاتے ہیں۔

1118ء: سلجوقی سلطنت ٹوٹ کرآ زادریاستوں میں تقسیم ہو جاتی ہے۔

1258ء۔ 1118ء: چپوٹی حیوٹی حیوٹی عومتیں عباسی خلافت کوسلیم کرتے ہوئے آزادانہ عمل کرتی ہیں تاہم عملی طور پر وہ صرف قریبی حکمران اعلیٰ تر طاقت کی اطاعت کرتی ہیں۔ نمایاں مثالیں ہیں:

73-1127: زَنَّى خاندانُ جَس كا بانی ایک سلجون كمان دارتها۔ وہ صلیبیوں کے خلاف شام میں ایک شکر اکٹھا کرنے ہے آغاز کرتا ہے۔

1269ء - 1130ء : سني حكمرانوں كاايك خانوادہ الموحدين امام الغزالي كے اصولوں كے مطابق

#### **€23**}

| شالی افریقه اورسپین میں اصلاح کی کوشش کرتا ہے۔                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1220ء ـ 1150ء: شال مغربی ماورالنهر کا خوارزم شاہ ایران میں باقی ماندہ چھوٹی سلجوق حکومتوں |
| کوشکست دیتا ہے۔                                                                           |

- 1250ء -1171ء: کردجرثیل صلاح الدین کا قائم کردہ ابوبی خاندان صلیبیوں کے خلاف زنگیوں کی مہم کو جاری رکھتا ہے مصر میں فاظمی خلافت کو شکست دیتا ہے اور وہاں سی عقاید کورائج کرتا ہے۔
- 1225ء۔ 1180ء: بغداد میں عباس خلیفہ الناصر زیادہ مؤثر حکمرانی کے لیے فتوؤں کو استعال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔
- 1187ء: صلاح الدین هلین کی جنگ میں صلیبوں کو شکست دیتا ہے اور بروشلم مسلمانوں کو دوبارومل جاتا ہے۔
- 1191ء: صوفی اورفلفی نیمی سبروردی حلب میں انقال کر جاتے ہیں مکنه طور پر انہیں الدی ہوتی ہے۔ ابدیوں نے بدعت کی وجہ سے سزادی ہوتی ہے۔
- 1193ء: ایرانی نژادغوری دہلی کو حاصل کر لیتے ہیں اور ہندوستان پر حکومت قائم کرتے ہیں۔ ہیں۔
- 1198ء قرطبہ میں فیلسفوف ابن رشد (جنہیں مغرب Averroes کے نام سے جانتا ہیں۔
- 1220ء۔ 1199ء: علاء الدین محمود خوارزم شاہ ایک عظیم ایرانی بادشاہت کے قیام کا فیصلہ کرتا ہے۔
- 87-1205ء: ہندوستان میں ایک ترک غلام خاندان غوریوں کو شکست دیتا ہے اور سلطنت دہلی کو قائم کر کے گنگا کی پوری وادی پر حکومت کرتا ہے۔ تاہم جلد ہی ان جیموٹی چھوٹی حکومتوں کومنگول خطرے سے دوجار ہونا پڑتا ہے۔
- 1220-31ء: پہلا زبردست منگول حملہ شہروں کی وسیع پیانے پر تباہی و بربادی واقع ہوتی اللہ اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ
- 1391ء 1224ء: سنہرے اردو کے منگول کیسپین کے شال اور بح اسود کے علاقوں پر حکومت کرتے ہیں اور اسلام قبول کر لیتے ہیں۔
- 1225ء: الموحدين سپين كوچيور ديتے ہيں جہال مسلمانوں كا اقتدار آخر كارغرناطه كى حجيوثي

سی سلطنت تک محدود ہو گیا ہوتا ہے۔ 1227ء: منگول راہبر چنگیز خان فوت ہو جاتا ہے۔ 1358ء -1227ء: چفتائي منگول خان ماورالنهر يرحكومت كرتے بين اور اسلام قبول كر ليت 1551ء -1228ء: تونس میں الموحدین خاندان کی جگہ تفصی خاندان لے لیتا ہے۔ 1240ء: صوفی فلفی معید الدین ابن العربی "وفات یا جاتے ہیں۔ 1250ء: ایک غلام فوجی دسته یعنی مملوک ایوبیول کا تخته الث دیتے ہیں۔ وہ مصراور شام پر حکومت قائم کرتے ہیں۔ 1335ء ۔ 1256ء : اہل خانی منگول عراق اور ایران پر حکومت کرتے ہیں اور اسلام قبول کر ليتے ہیں۔ 1258ء: وہ بغداد کو تاہ کردیتے ہیں۔ 1260ء: مملوک سلطان بیرس ایل خانی منگولوں کوعین جالوت کی جنگ میں شکست دیتا ہے اورشامی ساحلوں پر بہت سے باقی ماندہ قلعوں کو برباد کردیتا ہے۔ رقصاں درویشوں کے بانی حلال الدین رومی اناطولیہ میں وفات یا جاتے ہیں۔ عثان ایک غازی بازنطینی سرحد پراناطولیه میں عثانی سلطنت کی بنیادر کھتا ہے۔ 59-1326ء عثان كابياارخان برصه كودار الحكومت بناكراكي آزادعثاني رياست قائم كرتا ب اورزوال یاتی ہوئی بازنطینی سلطنت پرغلبه یالیتا ہے۔ 1328ء: مصلح امام احمد ابن تيمية دمش مين وفات بإجاتي مين-1334-53ء: غرناطه كابادشاہ يوسف الحمرانغمير كرواتا ہے جے اس كابيلا كمل كرتا ہے۔ 1405ء۔ 1369ء: تیور لنگ ثمر قند میں چقائی منگول اقتدار کو بحال کرتا ہے اور بیشتر مشرق وسطی اور اناطولیہ کو فتح کر لیتا ہے نیز دہلی پر بھی قابض ہو جاتا ہے۔ تاہم اس کی وفات کے بعد سلطنت بکھر جاتی ہے۔ عثانی کوسود کے میدان میں سربوں کو شکست دے کر بلقان کوزیکیں کر لیتے ہیں۔ وہ اینے اقتدار کواناطولیہ تک وسعت دیتے ہیں تاہم 1402ء میں تیمور لنگ ان کا تختەالك دىتا ہے۔ 1403-21ء: تیور کی دفات کے بعد محداول عثانی ریاست کو بحال کرتا ہے۔

#### More Books Visit : iqbalkalmati.blogspot.com <sup>€25</sup> †25

1406ء: فيلسفوف اورتاريخ دال ابن خلدون وفات يا جاتے ہيں۔ 1421-51ء: مراداول منگری اورمغرب کے خلاف عثانی اقتدار کوتسلیم کروا تا ہے۔ 1453ء: محمد دوم' الفاتح'' قط طنيه كوفتح كر ليتا ي جوآ كنده استنول كهلاتا بـ وه اي عثانی سلطنت کا دارالحکومت قرار دیتا ہے۔ 1492ء: غرناطه كي مسلمان بادشاءت يريكتصولك بادشاه فر ذيننثر اورايزابيلا فتح ياليتي بين \_ 1502-24ء:صفوی صوفی سلطے کا سربراہ المعیل ایران کوفتح کر لیتا ہے جہاں وہ صفوی سلطنت قائم كرتا ہے۔ اب بارہ امامى شيعيت ايران كاسركارى ندہب قرار ياتى ہے اور المعیل کی سی عقاید کو دبانے کی سفاکانہ کوششوں کے منتیج میں عثانی سلطنت میں شیعول پرعذاب ومزا کاسلسله شروع ہو جاتا ہے۔ المعیل سنی از بکول کوخراسان سے زکال باہر کرتا ہے اور وہاں شیعہ حکمر انی قائم کر دیتا ہے۔ 1513ء: يرتكيز تاجرجنوبي چين پنجتے ہيں۔ 1514ء: سلطان سلیم اول کالدریان کی جنگ میں شاہ اسلمعیل صفوی کی فوج کوشکست دیتا ہے جس سے عثانی علاقے میں مغرب کی جانب صفویوں کی پیش قدمی رک جاتی ہے۔ 1517ء: عثانی مملوکوں کو شکست دے کرمصراور شام کو فتح کر لیتے ہیں۔ 66-1520ء: سلیمان جے مغرب میں عالی شان کے نام سے جانا جاتا ہے عثانی سلطنت کو وسعت دیتا ہے اور اس کے منفر داور ممتاز اداروں کو قائم کرتا ہے۔ 1522ء: عثانی رہوڈ زکوفتح کر لیتے ہیں۔ 1524-74 ء: طهماس اول ابران كا دوسراصفوى بادشاه وبالشيعي غلي كومتحكم كرتا بـــاس كا در بارفنون خاص طور برمصوری کا مرکز بن جاتا ہے۔ 1526ء: بابر ہندوستان میں مغل سلطنت قائم کرتا ہے۔ 1529ء: عثانی ویانا کامحاصرہ کرتے ہیں۔ 1542ء: پرتگیز بہلی بور بی تجارتی سلطنت ( کمرشل ایمیائر) قائم کرتے ہیں۔ 1543ء: عَثَاني مِنكري بِرتسلط جماليت بير-6-1552ء: روی دریائے والگاپر واقع قازان اور استراخان کی منگول ریاستوں کو فتح کر لیتے ہیں۔ 1605ء -1560ء: اكبرمغل مندوستان كاشبنشاه بنرا ہے اور اپنے افتد ار كے نقط عروج كو پہنچ

جاتا ہے۔ اکبر ہندوسلم تعاون کوفروغ دیتا ہے اور جنوبی ہندوستان کے علاقوں کو

€26}

فتح کر لیتا ہے۔وہ ایک ثقافتی نشاۃ ٹانیہ کی سرپرت کرتا ہے۔ بح ہند میں عثانیوں اور پرتگیز وں کے مابین بحری جنگ ہوتی ہے۔

1570ء: عثانی قبرص کو حاصل کر کیتے ہیں۔

1578ء: عثانیوں کا درباری معمار (آر کیٹکٹ) سنان یاشافوت ہوجاتا ہے۔

1580ء کی دہائی: پر تگیز ہندوستان میں کمزور ہوجاتے ہیں۔

1629ء ۔ 1588ء: شاہ عباس اول اصنہان میں ایک عظیم الثان دربار تشکیل دیتے ہوئے ایران میں صفوی سلطنت پر حکومت کرتا ہے۔ وہ عثانیوں کو آذربائجان اور عراق

ے نکال دیتا ہے۔

1590ء کی دہائی: وج ہندوستان میں تجارت شروع کرتے ہیں۔

1601ء: ولي پرتگيزوں كے قلعول پر قبضه كرنے لكتے ہيں۔

1602ء: صوفی تاریخ دان ابوالفضل علامی کی وفات۔

1625ء: مصلح (ريفارمر) احدسر ہندي کي وفات۔

1627-58ء: شاہجہان مغل سلطنت پر حکومت کرتا ہے جو اس کے عہد میں اپنی نفاست و لطافت کے عروج پر پہنچ جاتی ہے۔وہ تاج محل تعمیر کروا تا ہے۔

1631ء: اصفهان میں شیعه فلسفی میر دیمد کی وفات۔

1640ء: ارانی فلنی اورصونی مُلّا صدراکی وفات۔

1656ء عثانی وزیرعثانی سلطنت کے زوال کوروک دیتے ہیں۔

1707ء۔ 1658ء: آخری بڑامغل شہنشاہ اورنگ زیب سارے ہندوستان کو اسلامیانے کی کوشش کرتا ہے لیکن دیریا ہندواور سکھ معاندت کو پیدا کرنے کا باعث بنتا ہے۔

1669ء: عنانی کریٹ کوویس سے حاصل کر لیتے ہیں۔

1681ء: عثانی روس کو کیف دے دیتے ہیں۔

1683ء: عثانی ویانا کے دوسر ہے محاصرے میں ناکام ہو جاتے ہیں تاہم وہ عراق کو صفو بول سے دوبارہ حاصل کر لیتے ہیں۔

999ء: کارلوو چز معاہدے کے تحت عثانی منگری کو آسریا کے حوالے کر دیتے ہیں کہلی بہلی بری عثانی بسیائی۔

1700ء: ایران کے اہم شیعہ عالم تحد باقر مجلسی کی وفات۔

1707-12ء مغل سلطنت اپنے جنوبی اور مشرقی صوبے تھو بیٹھتی ہے۔ 1715ء: آسٹریائی اور پروشیائی ہادشا ہتیں وجود پذیر ہوتی ہیں۔ 1718-30ء: سلطان احمد سوم عثانی سلطنت کو مغربیت ہے ہم آ ہنگ کرنے کے لیے پہلی مرتبہ

۔ 1718ء: سلطان احمد سوم عمالی مستعفت و عمر بیت سے ہم اہلے سرتے سے سے ہی سرتبہ اصلاحات اصلاح کرنے کی کوشش کرتا ہے گریٹی چریوں کی بغاوت کی وجہ سے بیاصلاحات ختم ہوجاتی ہیں۔

1722ء: افغان باغی اصنبان پر حمله کرتے ہیں اور اشرافید کاقتل عام کرتے ہیں۔

1726ء: نادرشاه عارضی طور پر ایرانی شیعه سلطنت کی عسکری قوت کو بحال کرتا ہے۔

1739ء: ناورشاہ دہلی کو فتح کر لیتا ہے اور ہندوستان میں مؤثر مغل تھمرانی کا خاتمہ کردیتا ہے۔

ہندو سکھ اور افغان اقتدار کے لیے باہم نبردآ زما ہوتے ہیں۔

نادرشاہ ایران کوسی مسلک کی طرف لانے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کا متیجہ یہ نظاماً ہے کہ اہم ایرانی مجتهدین ایران کوچھوڑ دیتے ہیں اور عثانی عراق میں پناہ حاصل کر

لیتے ہیں جہاں وہ شاہوں ہے آ زادقوت واقتدار کا ایک مرکز قائم کر لیتے ہیں۔

1748ء: نادرشاہ کولل کر دیا جاتا ہے۔انتشار کا ایک دورشروع ہو جاتا ہے جس کے دوران ایرانی 'جو کہ اصولی موقف پر قائم رہتے ہیں علیہ حاصل کر لیتے ہیں اور لوگوں کو

قانون اورنظم (آرڈر) کا ایک سرچشمہ مہیا کرتے ہیں۔

1762ء: مندوستان مين صوفي مصلح (ريفارمر) شاه ولى اللهُ وفات يا جاتے بين \_

1763ء: برطانوی منتشر ہندوستانی ریاستوں پراینے غلبہ کو وسعت دیتے ہیں۔

1774ء: روى عثانيول كوكمل طور يرشكست سے دو چار كردية بيں - وه كريميا كوا بيشة بيں

اورزارعثانی سرز مین پرآ رتھوڈ وکس عیسائیوں کا''محافظ''بن جاتا ہے۔

1779ء: آ قامحمہ خان ایران میں قاچارعہد حکومت کی بنیادر کھنا شروع کرتا ہے جوصدی کے اختیام تک مضبوط حکومت کو بحال کرنے کا اہل ہوجاتا ہے۔

1789ء: فرانسیسی انقلاب بیا ہوتا ہے۔

1807ء-1789ء:سلیم خالث عثانی سلطنت میں مغربیت لانے والی نئی اصلاحات کے لئے عملی اقدامات کرتا ہے اور پور پی دارالحکومتوں میں پہلے عثانی سفارت خانے قائم کرتا

ہے۔ 1792ء: عسکریت پیندعرب مصلح (ریفارمر)محمد ابن عبدالوہاب کی وفات۔

1793ء: ہندوستان میں پہلے پروٹسٹنٹ مبلغین (مشنریز) کی آمد ہوتی ہے۔ 1818ء -1797ء: ایران پر فتح علی شاہ حکومت کرتا ہے۔ وہاں برطانوی اور روی اثر ورسوخ میں اضافہ ہوجاتا ہے۔

1801ء - 1798ء: نبولین مصریر قبضه کر لیتا ہے۔

13-1803ء: وہائی حجاز کوعثانی قبضے سے نکال کراس پرغلبہ پالیتے ہیں۔

1805-48ء: محمعلی مصر کوجدید بنانے کی کوشش کرتا ہے۔

1808-39ء سلطان محمد دوم' دستظیمات' کے عنوان سے عثانی سلطنت میں جدیدیت پسندانہ اصلاحات کو متعارف کرواتا ہے۔

1814ء: معاہرہ گلتان: کا کیشیائی علاقہ روس کے حوالے کر دیا جاتا ہے۔

1815ء: عثانی تسلط کےخلاف سرب بغاوت۔

1821ء: عثانیوں کے خلاف بونانی جنگ آزادی۔

1830ء: فرانس الجيرياير قبضه كرليتا ہے۔

1831ء کھر علی عثانی شام پر قبضہ کر لیتا ہے اور اناطولیہ میں کافی اندر تک گھس جاتا ہے۔ وہ عثانی سلطنت میں ایک حقیقاً آزاد ریاست کے اندر ریاست قائم کرتا ہے۔ یورپی طاقتیں عثانی سلطنت کے تحفظ کے لیے مداخلت کرتی ہیں اور محمد علی کو شام سے واپس ہونے رمجبور کرتی ہیں (1841ء)۔

1836ء: خصوفی مصلح (زیفارمر) احمد ابن ادر لین کی وفات۔

1839ء: برطانوی عدن پر قبضه کر لیتے ہیں۔

1839-61ء: سلطان عبدالحميد عثاني سلطنت كے زوال كو روكنے كے ليے زيادہ جديديت

بندانه اصلاحات کا آغاز کرتا ہے۔

9-1843ء: برطانوي سنده طاس پر قبضه كر ليت بير-

6-1854ء: كريميائى جنك جوعثاني سلطنت مين عيسائى اقليتون كتحفظ كحوالے في بيدا

ہونے والی یور پی رقابت کی وجہ سے بریا ہے۔

مصر کا گورنر سعید پاشا فرانسیسیوں کونہر سوئز کی رعایت عطا کرتا ہے ۔مصرابے پہلے غیر ملکی قرض کا معاہدہ کرتا ہے۔

8 1857ء: برطانون محمرانی کے خلاف مندوستانی جنگ آزادی۔ برطانوی آخری مخل بادشاہ

#### €29﴾

کو با قاعدہ طور پرمعزول کردیتے ہیں۔ سرسید احمد خان مغربی خطوط پر اسلام میں اصلاح اور برطانوی ثقافت کو اختیار کرنے کی وکالت کرتے ہیں۔
1860-61 ء بینان میں دروز باغیوں کے ہاتھوں عیسائیوں کے تل عام کے بعد فرانسیمی مطالبہ کرتے ہیں کہ اسے فرانسیمی گورز کے ساتھ خود مختار صوبہ بنا دیا جائے۔
1861-76 ء: سلطان عبدالعزیز عثانی سلطنت کی اصلاح کا ممل جاری رکھتا ہے مگر بھاری غیر ملکی قرضے بھی حاصل کرتا ہے جن کا بتیجہ بیز نکلتا ہے کہ سلطنت دیوالیہ ہو جاتی ہے ملکی قرضے بھی حاصل کرتا ہے جن کا بتیجہ بیز نکلتا ہے کہ سلطنت دیوالیہ ہو جاتی ہے اور عثانی مالیات پر یور پی حکومتوں کا قبضہ ہو جاتا ہے۔
1863-79 ء: مصر کا گورز اسلمعیل پاشا وسیع پیانے پر جدیدیت کو اپنا تا ہے مگر غیر ملکی قرضت حاصل کرتا ہے جس کا بتیجہ دیوالیہ اور نہرسوئز کی برطانویوں کے ہاتھ فروخت حاصل کرتا ہے جس کا بتیجہ دیوالیے اور نہرسوئز کی برطانویوں کے ہاتھ فروخت کا 1875ء : ایرانی مصلح (ریفارمر) الافغانی مصر میں رہتے ہیں اور مجمد عبدہ سمیت مصر کی مصلحیین (ریفارمر) کا ایک حلقہ تشکیل دیتے ہیں۔ ان کا مقصد اسلام کے احیاء اور جدیدیت پذیری (ماڈرنائزیشن) کے ذریعے یورپ کے ثقافتی غلبہ و تسلط کو رکنا تھا۔

1872ء: ایران میں برطانوی روی رقابت شدت پکڑ لیتی ہے۔

1876ء: عثانی سلطان عبدالعزیز کومحلاتی انقلاب کے ذریعے معزول کر دیا جاتا ہے۔ عبدالحمید ثانی پہلے عثانی دستور کو نافذ کرنے کا اعلان کرتا ہے۔ تاہم وہ اسے بعد میں معطل کر دیتا ہے۔ تعلیم' ذرائع آ مدروفت اور ذرائع مواصلات میں بڑی عثانی

1881ء: فرانس تونس پر قبضہ کر لیتا ہے۔ یہ یہ

2-1881ء: آئین پیندوں اور اصلاح پیندوں کے ساتھ مل کر مقامی مصری افسر بغاوت کر دیتے ہیں بوخد یوتو نیق پراپنی حکومت نافذ کرتے ہیں۔ تاہم ایک عوامی ابھار مصر پر برطانوی قبضے کی راہیں کشادہ کرتا ہے جس میں لارڈ کرومر گورنر بنآ ہے۔(1907ء-1882ء)۔

شام کی آ زادی کے لئے خفیہ انجمنوں کی مہم۔

#### €30€

1889ء: برطانوي سودان يرقضه كرييت بي-

1892ء: ایران میں تمباکو کا بحران۔ شاہ کو ایک متاز مجتبد کا فتو کی برطانویوں کو تمبا کو کے سلسلے میں دی گئی رعایت منسوخ کرنے پرمجبور کرتا ہے۔

1894ء: عثانی حکومت کے مخالف دس سے بیس ہزار کے درمیان آ رمینیا ئیوں کو بے رحی سے قل کر دیا جاتا ہے۔

1896ء: ایران کے ناصر الدین شاہ کوالا نغانی کا ایک شاگر قبل کر دیتا ہے۔

1897ء: باسل میں پہلی صہونی کانفرنس منعقد ہوتی ہے۔ اس کا حتی مقصد عثانی صوبے فلسطین میں ایک یہودی ریاست تخلیق کرنا ہوتا ہے۔

الافغاني كي وفات\_

1901ء: ایران میں تیل دریافت ہوتا ہے اور برطانو یوں کورعایت دے دی جاتی ہے۔

1903-14 : برطانوبول کے بنگال کوتقلیم کرنے سے خوف پیدا ہو جاتا ہے کہ وہ مندوستان

میں ہندوؤں اور مسلمانوں کو تقسیم کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں ای خوف سے فرقہ وارانہ بے چینی بیدا ہوتی ہے اور مسلم لیگ کا قیام عمل میں آتا ہے (1906ء)۔

1905ء: مصرى مصلى (ريفارمر) محمد عبده وفات ياجاتي بين-

1906ء: ایران میں ایک دستوری انقلاب شاہ کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دستورکا اعلان کرے اور ایک مجلس قائم کرے تاہم ایک اگریز روی (اینگلور شیئن) معاہدہ (1907ء) اور شاہ کی طرف سے روی حمایت کے ساتھ ہونے والا ردِ انقلاب دستور کومنسوخ کر دیتا ہے۔

1908ء: "نو جوان تركول" (The Young Turks) كا انقلاب سلطان كودستوركى بحالي

پرمجبور کر دیتا ہے۔

1914-18ء: بہلی عالمی جنگ۔

برطانیہ مصر کواپنا محروسہ ملک قرار دے دیتا ہے ایران پر برطانوی اور ردی فوجیس قیضہ کرلیتی ہیں۔

1916-21ء:عرب برطانو يول كے اشتراك سے عثانيوں كے خلاف بغاوت كرديتے ہيں۔

1917ء: بالفور اعلان (The Balfour Declaration) برطانيه كوفلسطين ميس يهودي

وطن کے قیام کے لیے با قاعدہ تائیدوحمایت مہیا کرتا ہے۔

1919-21ء: ترک جنگ آزادی۔ اتاترک پور پی طاقتوں کو طبیح میں رو کے رکھنے میں کامیاب ہو جاتا ہے اور ایک آزاد ترک ریاست قائم کرتا ہے۔ وہ سیکولر اور جدیدیت پندانہ انقلابی یالیمیاں اختیار کرتا ہے(8-1924ء)۔

1920ء: سائیکس پائیکاٹ معاہدے کی اشاعت:

پہلی عالمی جنگ میں عثانی سلطنت کی شکست کے بعداس کے صوبہ جات برطانیہ اور فرانس میں تقسیم ہو جاتے ہیں جو انتذاب اور حفاظتی علاقے قائم کرتے ہیں حالانکہ عربوں سے جنگ کے بعد آزادی کا وعدہ کیا گیا ہوتا ہے۔

1920-22ء: گاندھی برطانوی حکمرانی کے خلاف عوامی نافر مانی کی دومہمات کے ذریعے ہندوستان کے عام لوگوں کومتحرک و بیدار کرتا ہے۔

1921ء: رضا خان ایران میں ایک کامیاب انقلاب کی قیادت کرتا ہے اور پہلوی عہد حکومت کی بنیاد رکھتا ہے۔ وہ ایران میں ایک بے رحمانہ سیکولر اور جدت پندانہ پالیسی کومتعارف کرواتاہے۔

1922ء: ممصر کو رسماً آزادی مل جاتی ہے تاہم برطانیہ دفاع 'خارجہ پالیسی اور سوڈان پر کنٹرول برقرار رکھتا ہے۔ 1923ء سے 1930ء کے دوران مقبولِ عام وفعہ پارٹی تین قانونی انتخابی فتو حات حاصل کرتی ہے لیکن ہر مرتبداسے یا تو برطانیہ یا بادشاہ مستعفی ہونے پر مجبور کر دیتے ہیں۔

1932ء: مملکت سعودی عرب قائم کی جاتی ہے۔

1935ء: مصریس سلفیتر کی کے بانی مصلح (ریفارمر) اور صحافی راشدرضا کی وفات۔

1938ء: ہندوستانی شاعراورفلفی محمد اقبالٌ وفات یا جاتے ہیں۔

45-1939ء: دوسری عالمی جنگ۔ برطانوی رضاشاہ کومعزول کردیتے ہیں' جس کا جانشین اس کے بیٹے محدرضا کو بنایا جاتا ہے (1944ء)۔

1940ء كى دبائى: اخوان المسلمون مصرمين سب سے زيادہ مضبوط سياسى قوت بن جاتى ہے۔

1945ء: ترکی اقوام متحدہ میں شامل ہو جاتا ہے اور ایک کثیر جماعتی ریاست بن جاتا ہے (1947ء)۔عرب لیگ کی تشکیل۔

1946ء: ہندوستان میں فرقہ وارانہ فسادات کے بعد مسلم لیگ ایک الگ ریاست کے لئے تخ کی شروع کرتی ہے۔

#### **€32**}

1947ء: مسلم اكثريت والے علاقوں برمشمل ياكسان وجود مين آتا ہے۔ ہندوستان كى تقسیم کے نتیجے میں مسلمانوں اور ہندوؤں ہر دو کاقتل عام وقوع پذیر ہوتا ہے۔ 1948ء: اقوام متحدہ کے ایک اعلامے (ڈیکلریش) کے بتیج میں فلسطین میں برطانوی انتداب ختم ہو جاتا ہے اور یہودی ریاست اسرائیل وجود میں آتی ہے۔اسرائیلی فوجیس یانی عرب ملکوں کی افواج کو شکست دیتی ہیں جنہوں نے نوز ائیدہ یہودی ریاست پرچڑھائی کی ہوتی ہے۔ یہودیوں کےظلم وستم کی دجہ سے ساڑھے سات لاکھ (750,000) فلسطینی ملک جھوڑ دیتے ہیں اور بعد میں انہیں اینے گھروں کو واپس آنے کی احازت نہیں دی حاتی۔ 3-1951ء: محمد مصدق اور قو می محاز جماعت (National Front Party) ایرانی تیل کوقومیا لیتے ہیں۔ شاہ مخالف مظاہروں کے بعد شاہ ایران سے فرار ہو جاتا ہے گرس آئی اے اور برطانوی انٹیلی جنس کے منظم کردہ انقلاب کے بعد واپس آ جاتا ہے اور تیل کی بور نی کمپنیوں کے ساتھ نے معاہدے مل میں آتے ہیں۔ مصرین جمال عبدالناصر کی قیادت مین "آزاد افسران" کے انقلاب میں شاہ فاروق کومعزول کردیا جاتا ہے۔ ناصر اخوان المسلمون پر جبرواستبداد روا رکھتا ہے اور ہزاروں اخوانوں کوعقوبت خانوں میں بند کر دیا جاتا ہے۔ 1954ء: الجيريا ميں سيكورنيشنل لبريشن فرنٹ (NLF قومى محاذِ آ زادى) فرانسيى نوآ بادياتى حکمرانی کےخلاف انقلاب کی قیادت کرتا ہے۔ 1956ء: یا کتان کا پہلا آئین منظور کیا جاتا ہے۔ جمال عبدالناصر نبرسوئیز کوقو میا لیتے ہیں۔ 1957ء: ایران میں شاہ محد رضا بہلوی امریکی سی آئی اے اور اسرائیلی موساد (MOSSAD) کی معاونت سے خفیہ پولیس ساواک (SAVAK) کی بنیاد رکھتا 69-1958ء: پاکستان میں جزل محمدالوب خان کی سیکولرحکومت۔ 1961ء: شاو ایران محدرضا شاہ پہلوی جدیدیت پذیری (ماڈرنائزیشن) کے سفیدانقلاب کا اعلان کرتا ہے جس میں مذہب کومحدود کردیا جاتا ہے اور ایرانی معاشرے کے اندر

1963ء: این ایل ایف الجیریا میں سوشلسٹ حکومت قائم کر دیتا ہے۔

تقسیم واقع ہوتی ہے۔

#### **∮33**}

آیت الله خمینی پہلوی شہنشاہی پر تنقید کرتے ہیں 'پورے ایران میں عوامی مظاہرے کرواتے ہیں۔ انہیں پہلے حوالہ زندال کردیا جاتا ہے اور بالآخر جلاوطن کر کے عراق بھیج دیا جاتا ہے۔

1966ء: ناصرممتازمصری بنیاد پرست نظریه سازسید قطب کوسزا کا تھم دیتا ہے۔

1967ء: اسرائیل اور اس کے عرب پڑوسیوں کے درمیان چھ روزہ جنگ ہوتی ہے۔ اسرائیل کی فتح اور عربوں کی شکست کی وجہ سے پورے مشرقِ وسطیٰ میں مذہبی احیا رونما ہوتا ہے چونکہ سیکولر یالیسیاں نا قابلِ اعتبار دکھائی دیتی ہیں۔

1970ء: ناصر فوت ہو جاتا ہے انورالسادات اس کا جانشین بنتا ہے۔ وہ مصری اسلام پندوں کی حمایت اور تائید حاصل کرنے کے لیے انہیں حکومت میں شامل کرتا

ہے۔ 1971ء: شخ احمد یاسین مجامعہ (کانگرس) کے نام ہے ایک فلاح تنظیم (ویلفیئر آرگنائزیشن) قائم کرتے ہیں اور فلسطین کا ایک اسلامی تشخیص حاصل کرنے کے لیے پی ایل او کی سیکولرقوم پرتی کے خلاف مہم چلاتے ہیں۔مجامعہ کو اسرائیل کی مدد حاصل ہوتی

7-1971ء: پاکستان کے وزیراعظم ذوالفقارعلی بھٹو ایک بائیں بازو کی (لیفٹسٹ) سیکولر حکومت قائم کرتے ہیں جو اسلام پسندوں کو رعایتیں تو دیتی ہے مگریہ اقدامات اطمینان بخشنہیں ہوتے ۔

1973ء: یوم کپور پرمفر اور شام اسرائیل کپر حمله کر دیتے ہیں اور جنگ کے میدان میں ایس پراٹر کارکردگی کا مظاہرہ کرتے ہیں جوسادات کو 1978ء میں کیمپ ڈیوڈ میں جرائت مندانہ امن معاہدہ کرنے کی حیثیت دلا دیتی ہے۔

88-1977ء: پاکتان میں رائخ العقیدہ مسلمان ضیاء الحق ایک کامیاب انقلاب کی قیادت کرتے ہیں مگر پھر بھی وہ حقیق کرتے ہیں مگر پھر بھی وہ حقیق ساست سے ندہب کوالگ رکھتے ہیں۔

9-1978ء: انقلابِ ایران۔ آیت اللہ خمینی اسلامی جمہوریہ کے اعلیٰ ترین فقیہہ بن جاتے ہیں (1979-89ء)۔

1979ء: یا کتان کے بنیاد پرست نظریہ ساز ابوالاعلیٰ مودودی وفات یا جاتے ہیں۔

#### €34}

بہت سے ٹی بنیاد پرست مکہ میں کعبہ پر قبضہ کر لیتے ہیں اور اپنے لیڈر کے مہدی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ ریاست ان کا قبضہ ختم کرنے میں کامیاب ہو جاتی ہے۔

1979-81 ء: تنہران میں امریکی سفارت خانے میں امریکی ریفالیوں کوقیدی بنالیا جاتا ہے۔ 1981ء: صدر انور السادات کومسلمان انتہا پیند قتل کر دیتے ہیں جومصری لوگوں کے ساتھ ان کے غیر منصفانہ اور جابرانہ برتاؤ نیز اسرائیل کے ساتھ ان کے معاہدہ امن کی ندمت کرتے ہیں۔

1987ء: مغربی کنارے اور غزہ کی پٹی پر اسرائیلی قبضے کے خلاف انتفاضہ کے نام سے فلسطینیوں کے عوامی احتجاجی مظاہرے شروع ہوتے ہیں۔ مجامعہ کی ایک ذیلی تنظیم حماس اب پی ایل او کی مخالفت کے ساتھ ساتھ اسرائیل کی مخالفت بھی شروع کر دیتے ہے۔

ویتی ہے۔ 1989ء: آیت اللہ خمینی برطانوی مصنف سلمان رشدی کے ناول ''شیطانی آیات'' (The Satanic Verses) میں حضرت محمدﷺ کی تو بین آمیز تصویر کشی کے خلاف فتو کی جاری کرتے ہیں۔ایک ماہ بعداسلامی کانفرنس کے انچاس ارکان میں سے اڑتالیس ارکان اس فتو ہے کو غیراسلامی قرار دیتے ہیں۔

آیت الله تمینی کی وفات کے بعد آیت الله خامنه ای ایران کے اعلیٰ ترین فقیہہ بن جاتے ہیں اورعملیت پیند ججة الاسلام رفسنجانی صدر بن جاتے ہیں۔

1990ء: الجیریا کے مقامی انتخابات میں اسلامی محاذ آزادی (ایف آئی ایس) سیکولر ایف ایل این کے خلاف زبردست کامیابی حاصل کر لیتا ہے۔ 1992ء کے قومی انتخابات میں ان کی فتح یقینی دکھائی دیے نگتی ہے۔

صدرصدام حسین ایک سیکولر حکمران کویت پر حمله کردیتے ہیں اس کے جواب میں امریکہ اور اس کے مغربی اور مشرقِ وسطی کے اتحادی عراق کے خلاف آپریشن ڈیزرٹ شارم (Operation Desert Storm) شروع کرتے ہیں ال

1992ء: الجيريا ميں فوج ايف آئی ايس كواقتدار ميں آنے سے رو كئے كے ليے انقلاب بيا كرتى ہے اورتح كيك كو دبا ويتى ہے۔اس كے نتيج ميں زيادہ انقلابی اركان ايك

435€

ہولناک دہشت گردانہ مہم کا آغاز کرتے ہیں۔

الودھیا میں ہندو جماعت بی جے لی کے ارکان بابری معجد کوشہید کر دیتے ہیں۔

9-1992ء: سرب اور کروٹ قوم پرست منصوبہ بندی کے ساتھ بوہنیا اور کوسوو کے مسلمان

باسیوں کوتل اور گھروں کو چھوڑ دینے برمجبور کرتے ہیں۔

1993ء: اسرائیل اورفلسطین معاہدہ اوسلو پر دستخط کرتے ہیں۔

1994ء: حیرون کی ایک مسجد میں ایک یہودی انتہا پیند کے باتھوں انتیس (29) مسلمانوں

کے قل کے بعد حماس کے خود کش بمباز اسرائیل میں یہود یوں کونشانہ بناتے ہیں۔

اوسلومعامدے پر دستخط کرنے کی وجہ ہے ایک یہودی انتہا پیندصدر اسحاق رابن کو

منتل کر دیتا ہے۔

افغانستان میں طالبان بنیاد پرست اقتدار میں آ جاتے ہیں۔

1997ء: کبرل مُلَّا حجة الاسلام سيد خاتمي انتخابات مين زبردست كامياني حاصل كرتے ہوئے

ایران کے صدر منتخب ہوجاتے ہیں۔ 1998ء: صدر خاتمی سلمان رشدی کے خلاف خمینی کے فتوے ہے اپنی حکومت کی لاتعلقی کا

اعلان کرتے ہیں۔



حصهاول



## رسول الله ﷺ (570ء-632ء)

610ء میں رمضان کے مقدس مہینے کے دوران ایک عظیم عرب شخصیت کو ایک ایسا تجربہ ہوا جس نے دنیا کی تاریخ کو تبدیل کر دیا۔ ہر سال ای مہینے میں حضرت محد ً ابن عبداللہ مکہ سے تھوڑا ہی باہر واقع کوہ حرا کی چوٹی پر بے غار میں جایا کرتے تھے جہاں وہ عبادت کرتے' روزے رکھتے اورغریبوں کو خیرات دیا کرتے تھے۔ وہ عرب معاشرے کے بحران پر کافی کمبی مدت سے بریشان و متفکر تھے۔ حالیہ عشروں میں ان کا قبیلہ قریش اردگرد واقع ملکوں میں تجارت کے ذریعے امیر ہو چکا تھا۔ مکہ ایک کامیاب ہوتا اور پنپتا ہوا تجارتی شہر بن چکا تھا تاہم دولت کے لیے جاری جارحانہ افراتفری میں کچھ پرانی قبائلی اقدار کھو چکی تھیں۔ اب قریش بدوی ضابطے کے تحت قبیلے کے کمزور ارکان کی دنگیر بھال کرنے کی بجائے قبیلے کے غریب خاندانوں کی قیمت پر دولت بنانے کی طرف ماکل تھے۔ مکہ اور پورے جزیرہ نما میں روحانی اضطراب بھی موجود تھا۔ پورے عرب میں قتل اور جوالی قتل کے ہلاکت انگیز چکر میں ایک قبیلہ دوسرے کے ساتھ لڑائی میں مصروف تھا۔اس صورتحال سے عرب کے بہت ہے اہل فکر لوگول کو یوں محسوس ہوتا تھا کہ جیسے عرب کوئی کھوئی ہوئی نسل ہوں مہذب دنیا ہے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے نکالے ہوئے ہوں اور جنہیں خود خدانے ہی دھتکار دیا ہوا ہو۔ تاہم بیاحساس 17 ررمضان کی شب اس وقت تبدیل ہو گیا جب حضرت محمد ﷺ نے اپنے آپ کو ایک محیرالعقول حضوری کی وجدسے بہت زیادہ قوت سے معمور پایا جواس وقت تک ان پر حاوی رہی جب تک انہوں نے ایک سے عربی صحفے کا پہلا لفظ اپنے مبارک ہونٹوں پر رواں نہیں یایا۔ شروع کے دوبرس تک تو حضرت محمد پیل اپنے تجربے کے حوالے سے خاموش ہی رہے۔ آپ پر تازہ وحیاں نازل تو ہوئیں مگر آپ ﷺ نے انہیں اپنی زوجہ محترمہ أم المومنین حفرت خدیج اوران کے عیمائی کن ورقہ بن نوفل تک ہی محدود رکھا۔ ان دونوں کو یقین تھا کہ سے وحیاں خدا کی طرف سے نازل ہورہی ہیں تاہم ایسا صرف 612ء ہی ہیں ہوا کہ حضرت محمد علی اور بتدرج لوگ ایمان لانے لگے جن میں شامل تھے آپ علی کے پیچازاد بھائی حضرت علی ابن ابی طالب آپ علی کے دوست حضرت ابو بکر اور طاقتور اُمیہ خاندان کے نوجوان تاجر حضرت عثان ابن عفان - آپ پر ایمان لانے والوں میں سے بہت خاندان کے نوجوان تاجر حضرت عثان ابن عفان - آپ پر ایمان لانے والوں میں سے بہت سے لوگ جن میں عورتوں کی ایک خاص تعداد بھی شامل تھی 'بہت غریب خاندانوں سے تعلق رکھتے تھے۔ جبکہ دوسرے لوگ مکہ میں رونما ہونے والی اس نابرابری پر ناخوش تھے' جے وہ عرب روح کے لیے اجنبی تصور کرتے تھے۔ حضرت محمد بینا کے بیغام تو سادہ ساتھا:

آپ علیہ دولت کو بات ہے اس بات پر زور دیا کہ فقط اپنی قسمت سنوارنا غلط ہے بلکہ دولت کو بائم نا اور ایک ایسے معاشر ہے تو گلیق کرنا درست ہے جہال کمزوروں اور بے بس و لا چارلوگوں کے ساتھ احترام والا برتاؤ کیا جائے۔اگر قریش نے اپنے اطوار کو درست نہیں کیا تو ان کا معاشرہ تباہ ہو جائے گا (جیسا کہ ماضی میں دوسر نے غیر منصفانہ معاشروں کے ساتھ ہوا تھا) کیونکہ وہ ہستی کے بنیادی قوانین کی خلاف ورزی کر رہے ہیں۔

یہ تھیں اس نے صحیفے کی تعلیمات 'جس کو قرآن کہا گیا۔اگلے اکیس برسوں میں قرآن حضرت محمد علی پرآیت بہآیت مورت بہسورت نازل ہوتا رہا' اکثر کسی بحران کے حل کی صورت میں یا ایمان والوں کی مختصر برادری میں امجرنے والے سوالوں کے جواب میں۔ وی حضرت محمد علی کے ایک عجیب کیفیت ہوا کرتی تھیں' جو فرمایا کرتے تھے: '' مجھے بھی ایک موصول نہیں ہوئی جب میں نے اپنی روح کو خود سے جدا ہوتے ہوئے نہیں ایک وی وی کو خود سے جدا ہوتے ہوئے نہیں محسوس کیا ہوئے'' شروع کے دنوں میں تو میہ تاثر الیا ہوتا تھا کہ آپ علی کے بدن پر مجمری طاری ہو جاتی 'آپ علیہ کو شوندے ون میں بھی بہت زیادہ پیدنہ آجا تھا نیز بہت زیادہ پیدنہ آجا تھا نیز بہت زیادہ پر جھکا احساس ہوتا یا آپ علیہ آجائی آوازیں اور صدا کیں سنا کرتے۔

بیشتر ابتدائی ایمان لانے والول نے قرآن کی بے انتہا تاثیر کی وجہ سے فدہب تبدیل کیا تھا جو کہ ان کی عمیق ترین آرزوؤں سے ہم آ ہنگ تھا۔ اس نے عظیم فن کے سے انداز میں ان کی پہلے ہی سے قائم کی ہوئی دانش ورانہ آ راء وتصورات کورد کر کے دماغ سے کہیں زیادہ گہری سطح پرمتاثر کرتے ہوئے ان کی زندگی کا اسلوب ہی سراسر تبدیل کر دیا تھا۔ ان میں سب سے ذیادہ حجرت انگیز حضرت عمر مین خطاب کی تبدیل کی خدہب تھی جو کہ پرانی بت

**∳41**∳

پرس سے وابسة 'حفرت محمد علی کے بیغام کے جذباتی مخالف اور نئے ندہب کومٹا دینے کا تہیہ کئے ہوئے تھے۔ تاہم حفرت محمر مہلی مرتبہ ہی قرآن کے الفاظ من کراس کی غیر معمولی بلاغت سے محور ہو گئے۔ جبیبا کہ انہوں نے کہا تھا کہ قرآن کی زبان نے اس پیغام کے بارے میں ان کے تمام تحفظات کوختم کر دیا: '' جب میں نے قرآن سنا تو میرا دل زم ہو گیا اور میں رو دیا اور اسلام میرے اندر (قلب میں) داخل ہو گیا۔

نیا نہ ہب اسلام (اطاعت 'سلیم ورضا) کہلایا اور ایک مسلمان ایسا مردیا عورت ہوتی تھی جس نے اللہ کے روبرو کامل اطاعت و فر ماں برداری اختیار کر لی ہواور اللہ کے اس مطالبے کو کمل طور پر شلیم کرلیا ہو کہ انسانوں کو ایک دوسرے کے ساتھ عدل وانصاف 'برابری اور ہدردی کے ساتھ چش آنا چاہے ۔ اس رویے کا اظہار عبادت (صلوق) کے رکوع و جود میں ہوتا تھا 'جو سلمانوں پر دن میں پانچ مرتبہ اوا کرنا فرض تھی ۔ پرانی قبائلی اخلاقیات اجماعی نوعیت کی تھی عربوں نے بادشاہت کو شلیم نہیں کیا تھا اور کسی غلام کی طرح زمین پر جھکنا ان کے لیے نفر سے کا بالم اور نالپندیدہ تھا۔ تاہم رکوع و جود کو اس تکبر اور خود پر تی کا قلع قمع کرنے کے وضع کیا گیا تھا جو مکہ میں تیزی سے فروغ پا رہی تھی ۔ نماز نے مسلمانوں کو از سرنو تعلیم کی اور انہیں درس دیا کہ وہ اپنی قرور و تکبر اور خود فرض کو گیا در میں اور اس حقیقت کو یا در تھیں کہ خدا کے سامنے ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے ۔ قرآن کی محکم تعلیمات پر پورا اتر نے کی غرض سے مسلمانوں پر فرض تھا کہ وہ اپنی آئی تھا جو دو کو ان غریوں کی مقلسی و محرومی یا د دلانے کے لیے رمضان کے مہینے میں دیں ۔ وہ خود کو ان غریوں کی مقلسی و محرومی یا د دلانے کے لیے رمضان کے مہینے میں روز ہے رکھا کرتے تھے جو اپنی مرضی ہے جب چاہیں کھا پی نہیں سے تھے۔

چنانچہ معاشرتی انصاف (سوش جسٹس) اسلام میں سب سے اہم نیکی تھی۔
مسلمانوں کو اولین فریضے اور ذمہ داری کے طور برحکم دیا گیا تھا کہ وہ عملی ہمدردی کے وصف
مسلمانوں کو اولین فریضے اور ذمہ داری کے طور برحکم دیا گیا تھا کہ وہ عملی ہمدردی کے وصف
مسلمانوں کو تھیا ہے نے اورہ اہمیت کی حامل خصوصیت تھی۔ در حقیقت قرآن النہیاتی بھی فلسفیانہ تعلیمات سے زیادہ اہمیت کی حامل خصوصیت تھی۔ در حقیقت قرآن النہیاتی قیاسات کی نفی کرتا ہے جسے وہ ''فنی' کہتا ہے یعنی ایسے ماورائے بیان معاملات کے بارے میں خودساختہ با تیں جن کی کوئی شخص کی بھی طریقے سے حقیق و تو ثیق نہیں کرسکتا۔ ایسے نا قابل فیم عقائد کے بارے میں بحث کرنا فضول گلتا تھا جبہ' جہاد' کی اہمیت بہت زیادہ تھی یعنی اللہ کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق زندگی گزارنے کی کوشش کرنا۔ مسلمانوں کے لئے اُمت

کی سیاسی اور ساجی فلاح و بہود ندہی قدروقیت کی حامل ہوتی تھی۔ اگر اُمت خوشحال ہوتی تھی۔ اگر اُمت خوشحال ہوتی تو یہ اس امرکی علامت بھی جاتی کہ مسلمان اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کر رہے ہیں اور ایک حقیقی اسلامی امت میں زندگی بسر کرنے کا تجربہ جس میں الوہی ہستی کے حضور یہ وجودی اطاعت ظہور میں آتی ہے مسلمانوں کو مقدس ماورائیت عطا کرتا تھا۔ نیتجناً وہ اُمت کو درپیش کسی بقتمتی یا ذات سے اسی طرح متاثر ہوتے جس طرح عیسائی کسی شخص کو بائبل کا تو ہین کسی بیش میں دادکرتے دیکھ کرمتاثر ہوتے یا مقدس عناصری تو ہین کرتے دیکھ کرمتاثر ہوتے یا مقدس عناصری تو ہین کرتے دیکھ کر۔

بیمعاشرتی فکرمندی عظیم عالمی نداہب کی بھیرت کا ایک جو ہری حصہ رہی ہے جو کہ اس عرصے کے دوران میں وجود پذیر ہوئے تھے جے تاریخ داں ایگزئیل عہد کہتے ہیں (700 ق-م سے 200 ق-م تک) جب جیما کہ ہم اسے جانتے ہیں تہذیب (سویلائزیشن) اعترافی عقائد کے ہمراہ پروان چڑھی جنہوں نے انسانیت کورتی وینا جاری ركها لعني جين مين تاؤمت اور كنفيوشس مت مندوستان مين مندومت اور بده مت مشرق وسطیٰ میں وحدانیت اور پورپ میں عقل پرتی۔ بیعقائد پرانی بت پرتی کی اصلاح کے نتیج میں رونما ہوئے تھے جو کہ ان زیادہ بڑے اور پیچیدہ معاشروں کے لئے ناکافی ہو گئی تھی جو اس وقت تشکیل یائے تھے جب لوگوں نے اس ثقافتی کاوش کی اعانت کرنے والی تاجرانه معیشت وضع كر لى تقى \_ زياده برى رياستول ميل لوگول كے آفاق بھى وسع مو كئے اور برانے مسلك غیرموزوں ہوکررہ گئے کوں رفتہ رفتہ ایکزئیل عہد کے عقیدے ایک دیوتا یا ماورائیت کی اعلیٰ ترین علامت میں مجتمع ہو گئے۔ کچھ عقیدے اینے معاشرے کی بنیادی ناانصافی کی اصلاح کے لیے سامنے آئے تھے۔ تمام قبل از جدیدیت تہذیبیں اضافی زرعی پیداوار پر استوار تھیں ، جس کا انحصار کاشت کاروں کی محنت پرتھا، جواس اعلیٰ ثقافت سے بہرہ ورنہیں ہو نکتے تھے جو کہ صرف اشرافیہ کے لیے مخصوص تھی۔اس سے نبردآ زما ہونے کے لیے نئے عقائد نے ہمدردی شفقت ترس اور رحمد لی پر زور دیا۔ عرب مبذب دنیا سے باہر تھا۔ اس کی بے لگام آب و ہوا کی وجہ ے عربوں کوتتریباً قحط کی حالت میں جینا پڑتا تھا' ایسا کوئی طریقة نہیں تھا کہ وہ اضافی زرعی پیداوار حاصل کرسکیس جو انہیں ساسانی فارس یا بازنطین کے برابر لاکھڑا کرے۔ تاہم جب قریش نے منڈی کی معیشت کوفروغ دینا شروع کیا تو ان کا تناظر تبدیل ہونے لگا۔ بہت سے قریش پرانی بت پری بی سے خوش تھے تاہم خدائے واحد کی پرستش کا رجحان غالب آر ہا تھا اور جیسا کہ ہم دکیے کے بیں مک میں اجرتی ہوئی نئ تہذیب کی نابرابری کے بارے میں بے

چینی پھیل رہی تھی۔ اب عرب اپ ایگزئیل عہد کے عقیدے کو مانے کے لیے تیار تھے۔

تاہم اس سے مراد روایت سے مکمل انکار نہیں تھا۔ ایگزئیل عہد کے تمام پیغمبروں
اور مصلحین نے اپ اپ نداہب کی بنیاد پرانی رسومات پر ہی رکھی تھی اور حضرت محمہ نے بھی
الیا ہی کیا۔ انہوں نے بیضرور تقاضا کیا کہ وہ منات الات اور عزی بھیے مقبولِ عام دیوتاؤں کا الیا ہی کیا۔ انہوں نے دیوتاؤں کو ان قبائلی
مسلک ترک کر دیں اور صرف اللہ کی عبادت کریں۔ قرآن مشرکوں کے دیوتاؤں کو ان قبائلی
مرداروں سے تشیبہ دیتا ہے جن پر اپ عوام کی ذمہ داری تھی 'کیونکہ وہ انہیں تشفی بخش تحفظ
مہیا نہیں کر سکتے تھے۔ قرآن وحدا نیت کے لیے کوئی فلسفیانہ دلائل پیش نہیں کرتا بلکہ اس کا
اسلوب تو عملی تھا اور ای طرح اس نے عملیت پندعر بوں کو متاثر کیا۔ قرآن کا دعوئی تھا کہ
بہترین روایات اور قبائلی ضابطوں کو بر بادکر ڈالا تھا۔ مشقبل خدا کے واحد اور ایک متحدہ اُمت
کا تھا جس میں انصاف اور برابری کی تحکم انی ہونی تھی۔

انقلابی انداز میں قرآن نے اس امر پرزوردیا کہ اس کا پیغام تو بس ان سیائیوں کو 
''یاد دلانے والا'' ہے جنہیں ہر شخص جانا سیجے۔
سیوہی اولین عقیدہ ہے جس کی تبلیغ ماضی 
کے پیغیر ساری انسانیت کو کر چکے تھے۔ خدانے انسانوں کو اس طریقے سے ناوا قف نہیں رہنے 
دیا تھا جس کے مطابق انہیں جینا چاہیے یعنی اس نے زمین پرموجود ہر قوم کے لیے پیغیر بھیجے 
تھے۔ اسلامی روایت نے بعد میں شلیم کرنا تھا کہ ایسے ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغیر بھیجے گئے تھے 
وہ سب اپنا اپنے اولوں کے لئے الوہی صحیفہ لائے تھے۔ ہوسکتا ہے انہوں نے خدا کے 
مذہب کی سیائیاں مختلف انداز سے بیان کی ہوں تا ہم پیغام جو ہری طور پر ایک ہی رہا تھا۔ اب
آخر کار خدانے قریش پر بھی ایک پیغیر اور ایک صحیفہ نازل فرما دیا تھا۔ قرآن مستقل طور پر واضح 
کرتا ہے کہ حضرت محمد ﷺ پرانے نہ ہوں کو منسوخ کرنے ان کے پیغیروں سے اختلاف 
کرتا ہے کہ حضرت مولی \*' دھرت سلیمان یا حضرت عیسی \* کے پیغام جیسا ہی تھا۔ 
قرآن صرف انہیں پیغیروں کاذکر کرتا ہے جن کو عرب جانتے تھے قرآن اس امر پر بھر پور 
قرآن صرف انہیں بیغیروں کاذکر کرتا ہے جن کو عرب جانے تھے قرآن اس امر پر بھر پور 
زور دیتا ہے کہ ''عقید سے کے معاملے میں کوئی جرنہیں ہوگا'' 
اور مسلمانوں کو بہود یوں 
اور عیسائیوں کے عقائد کا احترام کرنے کا حکم دیتا ہے جنہیں قرآن ''اہل الگاب'' کہتا ہے یا 
اور عیسائیوں کے عقائد کا احترام کرنے کا حکم دیتا ہے جنہیں قرآن ''اہل الگاب'' کہتا ہے یا 
ایک ایکی اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عومی طور پر'' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا 
ایک ایکی اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عومی طور پر'' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا 
ایک ایکی اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عومی طور پر'' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا 
ایک ایک انہم اس کا ترجمہ عومی طور پر'' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا کیک کیا جاتا ہے تا ہم اس کا کا جرائی ہو کیا ہے تا ہم اس کا کا برحمہ عومی طور پر'' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا کر جرائی کو کر کتا ہے جنہیں والے کو کر کیا جاتا ہے تا ہم اس کا کر جمہ عور کیا ہے جسیا ہی والے کو کر کیا جاتا ہے تا ہم اس کا کر جمہ عور کو کر کیا ہے جنہیں کر کیا ہو تا ہم کر کیا ہو کا تھا کیا گور کیا ہو کر کر کا کیا گور کر کیا ہو کر کور کیا کیا کر کر کر کیا گور کیا کیا کور کیا کے کور کیا کے کی کور کی کر کیا کیا کیا کیا کیا کو

**€44**}

ورست ترجمہ ہے:''سابقہ وحی کے حامل لوگ':

سابقہ وتی کے مانے والوں سے بحث و تکرار مت کرو بلکہ ان کے ساتھ رقی سے بات کرو\_ تاوقتیکہ وہ برائی کی طرف مائل نہ ہوں \_\_ اور کہو: ''ہم بھی ای پر ایمان رکھتے ہیں جو کہ اوپر سے نازل کیا گیا ہے اس طرح کہ تمہیں اس سے سرفراز کیا گیا ہے کیونکہ ہمارا اور تمہارا خدا ایک ہے اور ہم سب ای کی اطاعت کرتے ہیں' کھے

جدیدیت سے پہلے کے معاشرے میں سلسل بہت اہم ہوتا تھا۔ حضرت محد کے نے ماضی سے یا دوسری ندہبی برادر بول سے متشدد اندانقطاع نہیں کیا تھا۔ آپ ایک تو خواہش مند سے کہ نئے صحیفے کی جزیں عرب کی روحانی سرز مین میں ہوں۔

لہذا حضرت میں ایک محصوبی شکل کی عمارت ہے جو عرب میں سب سے زیادہ اہمیت والا عبادت کا وسط میں ایک محصوبی شکل کی عمارت ہے جو عرب میں سب سے زیادہ اہمیت والا عبادت کا مرکز تھا۔ حضرت محمد علی ہے زمانے میں بھی وہ بہت قدیم تھا اور گو کہ اس سے وابستہ مسلک کا اصل مفہوم فراموش کیا جا چکا تھا تاہم عرب اب بھی اس سے بہت محبت کرتے تھے اور سارے جزیرہ نما سے ہر سال وہاں تج ادا کرنے کے لیے جمع ہوا کرتے تھے۔ جیسے زمین سورج کے گردگھوتی ہے ویسے ہی وہ سات مرتبہ اس کے گردگھومتے تھے وہ کعبہ کی دیوار میں نصب اس مقام کو جنت سے ملانے والے جراسود کو چومتے تھے۔ یہ عبادت (عمرہ) کی بھی وقت اوا کی جا مقام کو جنت سے ملانے والے جراسود کو چومتے تھے۔ یہ عبادت (عمرہ) کی بھی وقت اوا کی جا مقام کو جنت سے ملانے والے جماران میں وہ صفا اور مردئی کے درمیان سعی کرتے تھے۔ پھر وہ مزدلفہ مضافات میں عرفات کے میدان میں جاتے وہاں وہ شب بیداری کرتے تھے پھر وہ مزدلفہ میں جاتے مردن کی ورمیان کی جانور کی قربانی دیتے۔

کعبہ کے مسلک میں برادری کا آ درش مرکزیت رکھتا تھا۔ کمہ اور اس کے قرب و جوار کے علاقے میں تشدد منع تھا۔ یہ قریش کی تجارتی کا میابی کا ایک کلیدی عالی تھا کیونکہ اس نے عربوں کو وہاں بدلے کی جنگوں کے خوف کے بغیر تجارت کرنے کا اہل بنا دیا تھا۔ ج کے دوران میں زائرین کے لیے اسلحہ رکھنے بحث و تکرار کرنے شکار کرنے 'حی کہ کسی کیڑے کو مار نے اور جرح کرنے پر بھی پابندی ہوتی تھی۔ یہ سب چیزیں حضرت محمد بھنے کے امت کے مثالے (آئیڈیل) سے موافقت رکھتی تھیں اور وہ خود بھی اس زیارت گاہ سے عقیدت رکھتے

**√**45﴾

تھے۔ آپ ﷺ اکثر عمرہ ادا کرتے اور کعبہ میں قرآن کی تلاوت کرنے کو بیند فرماتے تھے۔
باضابط طور پر بیزیارت گاہ دیوتا جبل سے منسوب تھی اور وہاں کعبہ کے اردگر دتین سوساٹھ بت
رکھے گئے تھے شاید سال کے دنوں کی ترجمانی کرتے ہوئے۔ تاہم حضرت محمہﷺ کے زمانے
تک ایسا لگتا ہے کہ کعبہ خدائے بزرگ و برتر ''اللہ'' کی عبادت گاہ کے طور پر قابل احرّام ہو گیا
تفاور وہ اس فروغ پاتے ہوئے ادراک کی علامت تھی کہ اللہ اس خدا جیسا ہے جس کی پرستش
وہ وصدانیت پرست عرب کرتے تھے جو بازنطینی سلطنت کی سرحدوں کے قریب رہنے والے
شالی قبیلوں سے تعلق رکھتے تھے اور عیسائی ہو چکے تھے لیکن مشرکین کے ہمراہ جج اداکرتے
تھے۔ حضرت محمہ تھے نے اپنے مشن کے ابتدائی زمانے میں کعبہ کے ساتھ مشرکانہ انسلاک سے
منہ موڑتے ہوئے مسلمانوں کو اہل الکتاب کے مقدس شہر کی طرف منہ کر کے صلوٰ ہ اداکر نے
منہ موڑتے ہوئے مسلمانوں کو وحدانیت پرست خاندان میں شامل کرنے کی آپ ﷺ کی
خواہش کا اظہار کرتا تھا۔

حضرت محمد الله علی الدول کیا۔ پہلے پہل تو کمہ کے سب سے زیادہ طاقتور افراد نے مسلمانوں کونظر انداز کیا تاہم 616ء تک وہ حضرت محمد الله کے سب سے زیادہ طاقتور افراد نے مسلمانوں کونظر انداز کیا تاہم 616ء تک وہ حضرت محمد الله کے اس عقیدے نے ان کی انہیں اس امر پر خاص طور پر فکر الحق تھی کہ قرآن کے اس عقیدے نے ان کی ہلاکت انگیز سرمایہ داری کے عین سر پر ضرب لگائی تھی۔ عربوں کو تنیبہ کی گئی تھی کہ یوم آخران کے قبیلے کی دولت اور طاقت ان کے کام نہیں آئے گی بلکہ ہر فرد کو اس کے اعمال کی جزاوس المح گی یعنی ان سے جواب طبی ہوگی کہ انہوں نے غریبوں کی مدد کیوں نہیں کی؟ انہوں نے ملے گی یعنی ان سے جواب طبی ہوگی کہ انہوں نے غریبوں کی مدد کیوں نہیں کی؟ انہوں نے قریش اس انداز کی ہاتوں کوخوش دلی سے نہیں سن سکتے سے لہذا ابوالکم کی قیادت میں مخالفت فریش اس انداز کی ہاتوں کوخوش دلی سے نہیں سن سکتے سے لہذا ابوالکم کی قیادت میں مخالفت فریش انسان خوبھی حضرت محمد الله کی دوست مہالی این عمر کرنے ہوئی دوست سہیل ابن عمر کرنے سے گئر بردائے ہوئے تھے اور خوف زدہ سے کہ حضرت محمد الله کی مرداری حاصل کرنے کی کوشش کر رہے تھے۔ ور آن نے زدر دے کر کہا کہ حضرت محمد الله کا کوئی سیا کہ حضرت محمد الله کا کوئی سیا کہ دور تھی کہ دور تھیں کہ دور تھی کی کوشن کے دور دے کر کہا کہ دور تھی کہ دور تھی کہ دور تھی کہ دور دے کر کہا کہ دور تھی کی دور تھی کوئی کر تھی کے دور تھی کہ دور تھی کہ دور کہ دور تھی کہ دور تھی کہ دور تھی کہ دور ت

**∮46**}

ایسا شخص کتنی مدت ان جیسے فانی انسانوں کی حکمرانی قبول کرے گا جس کا دعویٰ ہو کہ اے اللہ کی طرف ہے احکامات موصول ہوتے ہیں۔

تعلقات تخت ٹوٹ کچوٹ کا شکار ہو گئے تھے۔ ابوجہل نے حضرت محمر علیا ہے اور ان کے رفقاء کا ہائیکاٹ کر دیا۔

چنانچہ حضرت جمہ ﷺ بیڑب کے سرداروں کے ایک وفد سے طاقات کرنے پر آ مادہ ہو گئے۔ بیڑب مکہ سے قریباً دوسو بچاس میل دوری پر واقع ایک زرگی شہر تھا۔ کافی تعداد میں بدو قبیلوں نے بدوی طرز زندگی کو غیر باد کہہ کر اس شہر میں رہائش اختیار کر لی تھی تاہم صحراؤں میں صدیوں سے لڑی جانے والی جنگوں کے بعد باہمی طور پر امن وامان کے ساتھ رہائش رکھنا ناممکن تھا۔ اس شہر کی ساری آبادی پر ایک کے بعد ایک جا گیرداروں کا کڑا تسلط رہا تھا۔ ان قبیلوں میں سے کچھ قبیلوں نے بہودیت قبول کر لی تھی یا وہ بہودی انسل سے اس مکڑے ہوئے بیڑب کے لوگ وحدانیت کے تصور سے مانوں سے ۔ اہل بیڑب شرک کے شانع میں جکڑے ہوئے کو کو کو وحدانیت کے تصور سے مانوں سے ۔ اہل بیڑب شرک کے شانع میں جکڑے ہوئے اور نہیں سے وارایک ایسے شاخور پر مل جل کر رہ پائیں۔ 620ء میں جج کے دوران حضرت محمد شانئے سے ملاقات کرنے والا اہل بیڑب کا وفد مشرف بہ اسلام ہو گیا تھا اور انہوں نے مسلمانوں کے ساتھ ایک معاہدہ کیا تھا امداد کریں گے۔ آخر کار 622ء میں مسلمان خاندانوں نے ایک ایک کر کے بیڑب کی طرف امداد کریں گے۔ آخر کار 623ء میں مسلمان خاندانوں نے ایک ایک کر کے بیڑب کی طرف جرت کی ۔ حضرت محمد شان کو کو کی ان کی میں وفات پا گیا تھا' حضرت ابو کرٹ کے ساتھ ہجرت کر نے سے قبل قبل بی کو کو حال ہی میں وفات پا گیا تھا' حضرت ابو کرٹ کے ساتھ ایک ساتھ ایک ہو سے جرت کر نے سے قبل قبل بی کو کو خال ہی گئی تھی لیکن آپ شیک کی تاب بیال بیگا کی ساتھ سے جرت کر نے سے قبل قبل بال بیک نگلے میں ہوئے۔

بجرت کو اسلامی من کا نقط آ غاز قرار دیا گیا کیونکہ اسی مرطے کے بعد حضرت محمظی قرآنی مثالئے (آئیڈیل) کو مکمل طور پر نافذ کرنے کے قابل ہوئے سے اور اسلام تاریخ میں ایک اہم عال کی حیثیت اختیار کر گیا تھا۔ بجرت ایک انقلا بی اقدام تھی۔ بجرت محض مقام کی تبدیلی بی نہیں تھی۔ اسلام کی آمد سے پہلے عرب میں قبیلہ ایک مقدس مقام کا حامل ہوتا تھا۔ اپنے ہم نسل رشتہ واروں سے منہ موڑ نا اور کسی دوسرے کے ساتھ رشتہ قائم کر لینا بھی نہیں گیا تھا۔ اس عمل کو بنیادی طور پر تو بین آمیز سمجھا جاتا تھا اور قریش بھی تعلق توڑنے کے اس عمل کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ انہوں نے بیٹرب سے امت کو بے تعلق توڑنے کے اس عمل کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ انہوں نے بیٹرب سے امت کو ب

#### **€47**}

دخل کروانے کا عہد کرلیا۔ حضرت محمد ﷺ قبائلی گروہوں کے ایک ایسے اتحاد کے سربراہ بن چکے تتے جوخون یانسل کی بنیاد پرنہیں بلکہ مشتر کہ نظریے کی بنیاد پروجود میں آیا تھا۔ یہ ایک ایسا امر تھا جوعرب معاشرے میں تحیرا گیز تھا۔ قرآن کے دین کو قبول کرنے کے لئے کسی پر جرنہیں کیا گیا تھا۔ اس غیر معمولی' قبیلہ اعظم'' کی خبریں ہر طرف بھیل گئیں اور یوں تو یہ اس کا آغاز آئیز تھا تاہم کسی کو بھی یہ خیال نہیں تھا کہ اس کے پاس بقا کا کوئی موقع ہے اور یہ اتنا اثر آئیز ثابت ہوگا کہ ہجرت کے صال فرمانے ثابت ہوگا کہ ہجرت کے صرف دس سال بعد ہی 632ء میں حضرت محمد ﷺ کے وصال فرمانے سے پہلے میں امن قائم کردےگا۔

یر ب کو بعد میں مدینہ (جمعیٰ شہر) کے نام ہے مشہور ہونا تھا'اس کی وجہ بیتی کہ وہ کا کامل اسلامی معاشرے کا ایک نمونہ بن گیا تھا۔ جب حفرت مجمد سیلیٹے مدینہ تشریف لائے تو آپ نے سب سے پہلاکام بید کیا کہ ایک سادہ می مجد تقمیر کروائی۔ وہ شان وشوکت سے بیانا ایک مارت تھی۔ کلڑی کے شہیر وں سے نیاز ایک مارت تھی جو اسلام کی اولین سادگی کی ترجمانی کرتی تھی۔ کلڑی کے شہیر وں سے حجبت تیار کی گئی تھی' ایک پھر قبلہ نما کے طور پر نصب تھا جبکہ حفرت مجمد تیا ہی درخت کے سینے پر تشریف رکھ کر تملیٰ فرمایا کرتے تھے۔ متعقبل کی تمام مجد میں' جہاں تک ممکن ہو' اس نمو نے کے مطابق تقمیر ہونا تھیں۔ اس مجد کا ایک صحن بھی تھا' جس میں اسلامے ہو کر مسلمان محمد اور ان کی ازواج مطہرات ای صحن کے گرو بنا کی ازواج مطہرات ای صحن کے گرو بنا ہو کہ نما معاملات و مسائل پر گفتگو کیا کرتے تھے۔ چرچ محمد اور ان کی ازواج مطہرات ای صحن کے گرو بنا ہو اگر بنا تھا۔ قرآنی نصور کے مطابق دین و دنیا میں کوئی موتا ہے اور فقط عبادت کے دائر سے میں ہوتا ہے' مجد میں ہر سرگری کا انعقاد ہوا کرتا تھا۔ قرآنی نصور کے مطابق دین و دنیا میں کوئی تھا نہیں او جیت کے دائر سے میں تھا۔ تو دید مقصدتھی یعنی پوری حیات کا ایک متحد برادری میں ڈھل جانا' جو کہ مسلمانوں کو فعدائے واحد کی قربت عطاکر ہے گی۔

حفزت محمد ﷺ کی کیٹر از واجی پر مغرب میں کافی نکتہ چینی کی گئی ہے تاہم مکہ میں محضرت محمد ﷺ نے صرف ایک ہی شادی کی تھی جو کہ حضرت خدیجہ ؓ سے ہوئی تھی حالا نکہ عرب میں کیٹر از واجی کا عام رواج تھا۔حضرت خدیجہ ؓ آپ ﷺ سے عمر میں کافی بوی تھیں۔آپ ؓ کے بطن سے چھاولا دیں ہوئیں جن میں سے صرف جار بیٹیاں زندہ رہیں۔ چونکہ آپ ﷺ نے ایک قبیلہ اعظم تشکیل دیا تھا اس لئے آپ ﷺ نے اپنے چند قریبی دوستوں کے ہاں

شادیاں کیں' جس کا مقصدان کے ساتھ ایک مضبوط رشتہ قائم کرنا تھا۔ آپ ﷺ کونی از واج میں سے حضرت ابو بکڑ کی بیٹی حضرت عائشہ بہت عزیز تھیں۔ آپ ایک نے حضرت عمر بن خطاب ا کی بٹی حضرت هفسہ سے بھی شادی کی۔ آپ این دو بیٹیوں کی شادیاں حضرت عثمان "ابن عفان اور حضرت علی ابن طالبؓ ہے کی تھیں۔ آپ آپ آگے کی زیادہ تر ازواج مطہرات عمر میں آپ سے بری تھیں جو کہ یا تو کسی ولی کے بغیر تھیں یا ان قبیلوں کے سرداروں کی عزیز تھیں . جنہوں نے امت سے اتحاد کر لیا تھا۔ان میں ہے کسی کے بطن سے اولا دنہیں ہوئی۔ حضرت محمد ﷺ گھر کے روز مرہ کے چھوٹے موٹے کام اپنے ہاتھوں سے کرتے سے آپ ﷺ اپنے کیٹروں کوخود پیوندلگالیا کرتے تھے اور اپنی ازواج کی رفاقت کے متمنی رہے تھے۔آپ ﷺ جنگی مہمات پران میں ہے کسی ایک کوساتھ لے جاتے تھے اور ان سے مشورہ لیا کرتے تھے اور ان کی آ راء کو شجیدگی ہے قبول کرتے تھے۔ایک موقع پرآپ ﷺ کی سب سے زیادہ ذبین زوجہ حضرت اُم ملکیؓ نے ایک بغاوت سے بیچنے میں مدد کی تھی۔ قر آن مرداورعورتوں کو یکساں حقوق اور فرائض کے ساتھ اللہ کے سامنے برابر قرار دیتا ہے۔ قرآن نے کثیر از واجی کی بھی اجازت دی ہے۔ ایک وقت ایسا آیا کہ مکہ والوں کے خلاف جنگیں لڑنے کی وجہ ہے مسلمان شہید ہور ہے تھے اور عور تیں کسی حفاظت کرنے والے مے محروم ہور ہی تھیں تب مردوں کو جارعورتوں سے شادی کرنے کی اجازت دے دی گئ تھی بشرطیکہ وہ سب بیویوں کے ساتھ برابری کا سلوک کریں اور ایک بیوی پر دوسری کوتر جیح بالکل نهیں دی**وئے ب**دینه میں اولین امت کی خواتین عوامی زندگی میں کممل طور پر حصه لیا کرتی تھیں اور ان میں سے کچھ نے تو عرب روایات کے مطابق مردوں کے شانہ بشانہ جنگوں میں حصہ لیا۔ قرآن میں حضرت نوخ اور حضرت مویٰ کے فقص بائبل سے مختلف ہیں۔ جب مبجد میں ان فقص والی سورتوں کی تلاوت کی جاتی تو کچھے یہودی نداق اڑایا کرتے تھے۔ تین بڑے یہودی قبیلوں نے حضرت محمد ﷺ کی فوقیت کا برا منایا' انہوں نے آپ ﷺ کی وہاں آمد

عَلِيْ ہے چھنکارہ پانا چاہتے تھے۔ تاہم چند جھوٹے قبیلوں کے یہودیوں کا رویہ آپ ﷺ کے ساتھ دوستانہ تھا اور انہوں نے یہودی صحیفوں کے حوالے ہے آپﷺ کے ساتھ تبادلہ خیالات کیا۔ آپﷺ یہ ت کرخاص طور پرخوش ہوئے کہ کتاب بیدائش میں ندکور ہے کہ حضرت ابراہیم کے حضرت ہاجرہ

ہے پہلے ہی ایک مضبوط باک بنالیا تھا اور اب انہیں کمتری کا احساس ہور ہا تھا اور وہ آپ

#### **€49**}

کے بطن سے دو بیٹے تھے: حضرت اسحاق اور حضرت اسلحیل حضرت ابراہیم کو مجبور کیا گیا کہ وہ محدور کیا گیا کہ وہ محدات ہاجر اور حضرت اسلحیل کو ایک صحرا میں چھوڑ دیں تاہم خدانے انہیں بچالیا اور وعدہ کیا کہ حضرت اسلحیل بھی ایک عظیم قوم کیعنی عربوں کے باپ ہوں گے۔ مقامی روایت کے مطابق حضرت ابراہیم وہاں ان کے مطابق حضرت ابراہیم وہاں ان سے مطابق حضرت ابراہیم وہاں ان سے ملے اور انہوں نے حضرت اسلحیل کے ساتھ کعبہ کو دوبارہ تغیر کیا (جے اصل میں حضرت آدم نے تغیر کیا (جے اصل میں حضرت آدم نے تغیر کیا تھا مگر جوٹوٹ بھوٹ کا شکار ہو کر منہدم ہوگیا تھا)

624ء تک میہ واضح ہو چکا تھا کہ مدینہ کے زیادہ تر یہودی حضرت محمر ﷺ سے مصالحت نہیں کریں گے۔

جنوری 624ء میں آپ ﷺ نے ایک ایسا اقدام کیا جو آپ ﷺ کے انتہائی تخلیقی اشاروں میں سے ایک ہے۔ صلوٰۃ کے دوران آپ ﷺ نے جماعت سے فرمایا کہ بروشلم کی سمت رخ کرنے کی بجائے مکہ کی طرف رُخ کر کے نماز ادا کریں۔ قبلہ کی بیتبدیلی آزادی کا ایک اعلامیتی ۔ بروشلم سے کعبہ کی طرف بُوکہ یہودیت یا عیسائیت سے کوئی تعلق نہیں رکھتا تھا، رخ پھیر کرمسلمانوں نے واضح طور پر اظہار کیا کہ وہ حضرت ابراہیم کی خالص وحدانیت کی مرف رخ کررہے ہیں جو کہ توریت یا انجیل سے بھی پہلے نیز خدائے واحد کے ذہب کے طرف رخ کررہے ہیں جو کہ توریت یا انجیل سے بھی پہلے موجود تھی۔ مسلمانوں کو صرف خدائے واحد کی بنائے ہوئے کی نظام یا خدائے واحد کی بنائے ہوئے کی نظام یا کہ مروجہ نہ جب کے سامنے جھکانا شرک تھا۔

بے شک جہاں تک ان لوگوں کا تعلق ہے جنہوں نے اپنے عقیدے کی وحدت کو توڑ دیا ہے اور فرقوں میں بٹ گئے ہیں۔ آپ کا ان سے کوئی سروکار نہیں ہے۔ کہہ دیجئے ''دیکھو میرے مالک نے مجھے ایک سیخ عقیدے کے ذریعے صراط متنقیم کی طرف رہنمائی دی ہے ۔ ایرا ہیم کی طرح' جنہوں نے ہر باطل کو رد کر دیا تھا اور جوان لوگوں میں سے نہیں تھے جنہوں نے ہر باطل کو رد کر دیا تھا اور جوان لوگوں میں سے نہیں تھے جنہوں نے اللہ کے علاوہ کی اور کو معبود بنالیا تھا۔'' کہہ دیجئے: ''دیکھؤ میری نماز اور میری عبادت کے (تمام) طریقے اور میرا جینا اور مرنا صرف خدائے واحد کے لئے ہے۔''کا میں قبلہ کی تبدیلی کوتمام عرب مسلمانوں نے بیند کیا' خاص طور پر مکہ سے ہجرت کر کے قبلہ کی تبدیلی کوتمام عرب مسلمانوں نے بیند کیا' خاص طور پر مکہ سے ہجرت کر کے قبلہ کی تبدیلی کوتمام عرب مسلمانوں نے بیند کیا' خاص طور پر مکہ سے ہجرت کر کے

آنے والوں نے تو اس کو بہت پیند کیا۔اب مسلمان ان یہودیوں اور عیسائیوں کی پیروی نہیں کریں گے جو ان کی آرزوؤں کا غذاق اڑاتے تھے بلکہ اللہ کی طرف جانے والے اپنے سید سے داستے پرچلیں گے۔

دوسری اہم پیش رفت قبلہ کی تبدیلی کے فوری بعد عمل میں آئی۔ حضرت محمد سینی اور کہ کہ کے مہاجرین کے پاس مدینہ میں روزی کمانے کا کوئی ذریعہ نہیں تھا' وہاں ان کے کاشت کرنے کے لئے کافی زمین نہیں تھا' وہاں ان کے کاشت کرنے کے لئے کافی زمین نہیں تھی' بہرصورت وہ کاشت کار نہیں بلکہ تاجر اور کاروباری تھے۔ 624ء میں غزوہ بدر ہوا' جس میں مسلمانوں نے مکہ والوں کو شکست فاش سے دو چار کیا۔ اگر چہ مکہ والوں کو تعداد کے لحاظ سے برتری حاصل تھی تاہم ہر قبیلہ الگ الگ اپنے سردار کی کمان میں لڑرہا تھا۔ دوسری طرف حضرت محمد اللہ کے سابی خوب تربیت یافتہ تھے اور صرف آپ سینے کی ہی کمان میں لڑرہے تھے۔ مکہ والوں کی اس شکست نے بدوقبیلوں کو متاثر کیا اور وہ طاقتور قریش کی ذات سے بہت لطف اندوز ہوئے۔

پھر وہاں امت کے مایوی بھرے ایام رونما ہوئے۔ مدینہ میں حضرت محمہ اللہ کہ مشرکین کی عداوت کا سامنا تھا جونو وارد مسلمانوں کے اقتدار کونہیں مانے تھے اور انہوں نے مسلمانوں کوشہر سے نکالنے کا تہیہ کیا ہوا تھا۔ اس کے علاوہ آپ بھٹے کو کہ سے بھی نمٹنا تھا اب جہاں ابوسفیان آپ بھٹے کے خلاف مہم چلا رہا تھا اور مدینہ کے مسلمانوں پر دومر تبہ تملہ آور ہو چکا تھا۔ اس کا مقصد نہ صرف امت کو جنگ میں شکست دینا تھا بلکہ وہ تمام مسلمانوں کو ہی نیست و نابود کر وینا چاہتا تھا۔ صحرا کی سفاک اقدار کا مطلب تھا کہ جنگ میں ادھور سے نیست و نابود کر وینا چاہتا تھا۔ صحرا کی سفاک اقدار کا مطلب تھا کہ جنگ میں ادھور سے نیست و نابود کر دیگا۔ اس لئے امت کو کھمل تباہی کا خطرہ در پیش تھا۔ 625ء میں امت کواحد نیست و نابود کر دےگا۔ اس لئے امت کو کھمل تباہی کا خطرہ در پیش تھا۔ 625ء میں امت کواحد کی جنگ میں شکست اٹھانا پڑی تاہم دو برس بعد مسلمانوں نے جنگ خندتی میں مشرکین کو بری حضرت مجم بھٹے نے شہر کے اردگر دایک خندتی کھدوا دی تھی۔ قریش تعداد میں مسلمانوں سے حضرت مجم بھٹے نے شہر کے اردگر دایک خندتی کھدوا دی تھی۔ قریش تعداد میں مسلمانوں سے مقارا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی منا بھی نہیں بہت زیادہ تھے یعنی تین ہزار مسلمانوں کے مقابلے میں مشرکین کی تعداد میں برتر قریش پر حضرت مجم بھٹے کی سے دوسری فتح فیصلہ کن مورڈ ثابت ہوئی۔ بدوتمیلوں نے تو اس کے بارے میں بھی سابھی نہیں نہوں نے تو اس کے بارے میں بھی سابھی نہیں نہیں جنگی چال سے چکرا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی نہیں نہیں نہیں کیا کہ حضرت محمد بھی کے ساتھیوں کا ستارہ بام عروج پر ہے اور قریش کا صورج گہنا رہا نے سے حصرات محمد سے کہا کہا دیا

#### **€51**}

ہے۔ صاف ظاہر تھا کہ وہ جن دیوتاؤں کی پوجا کرتے تھے وہ ان کی مدنہیں کررہے تھے۔

بہت سے قبیلے امت سے اتحاد کرنے کے خواہاں تھے اور حضرت محمد ﷺ نے ایک طاقتور قبائلی

کفیڈریش تشکیل دینا شروع کر دی تھا جس کے رکن ایک دوسرے پر حملہ نہ کرنے اور دشمن

کے خلاف مل کر لڑنے کا حلف اٹھاتے تھے۔ کچھ مکہ والے بھی الگ ہو کر مدینہ کو بجرت کرنا

شروع ہو گئے۔ آخر کار حضرت محمد ﷺ پانچ سال تک شدید خطرات کا سامنا کرنے کے بعد
مطمئن ہوئے کہ اب امت کی بقا کو کوئی خدشہ لاحق نہیں ہے۔

مدید میں مسلمانوں کی اس کامیابی سے سب سے زیادہ یہودی قبیلے بوقیقے 'بونفیر اور بوقریفہ متاثر ہوئے جنہوں نے حفرت محمیقے کو تباہ کرنے کا تہید کررکھا تھا۔ (نعوذ باللہ) انہوں نے مکہ والوں کے ساتھ اتحاد قائم کررکھے تھے۔ ان کے پاس طاقور افواج تھیں اور وہ واضح طور پرمسلمانوں کے لئے خطرے کا باعث تھے کیونکہ ان کا علاقہ ایسا تھا کہ وہ مکہ والوں کی فوج کے ساتھ ل کر آسانی سے مدید کا مجاصرہ کر سے تھے یا عقب سے امت پر جملہ آور ہو سکتے تھے۔ جب 625ء میں بوقیقع نے حفرت محمیق کے خلاف ایک ناکام بغاوت کی تو آئیس علی سروایات کے مطابق مدید سے باہر زکال دیا گیا۔ حضرت محمیق نے بونفیر کے ساتھ مصالحت کی کوشیں کیں اور ان کے ساتھ ایک خصوصی معاہدہ کیا تاہم جب آئیس بتا چلا کہ وہ آبادی خیبر میں جا بسے اور شالی عرب کے قبائل میں ابوسفیان کی جمایت پیدا کرنے کے لئے آبادی خیبر میں جا بسے اور شالی عرب کے قبائل میں ابوسفیان کی جمایت پیدا کرنے کے لئے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطر ناک ثابت ہوئے پس جب بنوقریضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطر ناک ثابت ہوئے پس جب بنوقریضہ نے کام کرنے ساتھ دیا اور اس جنگ میں ایک موقع پر مسلمانوں کو شکست کا حدید خندق میں مکہ والوں کا ساتھ دیا اور اس جنگ میں ایک موقع پر مسلمانوں کو شکست کا مسامنا ہوا تھا تو اس مرتبہ حضرت محمیق نے کوئی رعایت نہیں دی۔

مسلمان نیست و نابود ہونے سے بال بال بچے تھے اور اگر حضرت محمیت بنو قریضہ کو فقط جلاوطن کر دیتے تو وہ خیبر میں یہودی مخالفت کو ابھارتے اور امت پر ایک اور جنگ مسلط کر دیتے ۔ ساتویں صدی کے عرب میں کسی عرب سے بنو قریضہ جیسے غداروں کے ساتھ رحم دلی کی تو قع نہیں کی جاتی تھی۔ اس سخت گیری کا فائدہ یہ ہوا کہ خیبر والوں کو کڑا پیغام ملا اور مدینہ میں موجود و ثمن مشرکین پر دباؤ تائم ہوا کیونکہ مشرکوں کے سردار باغی یہودیوں کے مدینہ میں موجود و ثمن مشرکین پر دباؤ تائم ہوا کیونکہ مشرکوں کے سردار باغی یہودیوں کے اسے ادی انہ نہیں تھا اور موت کی جدوجہدتھی اور ہر شخص کو پتا تھا کہ سب کچھ داؤ پر انگا ہوا ہے۔ حضرت محمیت کی کاوشوں کا رخ عمومی طور پر یہودیوں کے خلاف معاندانہ نہیں تھا

بلکہ صرف تین باغی قبیلے ہی ان کا نشانہ تھے۔ قرآن یہودی پنیمبروں کا احترام کرتا ہے اور مسلمانوں پرزور دیتا ہے کہ اہل کتاب کی عزت و تکریم کی جائے۔ آپ ﷺ نے یہودیوں کے جھوٹے گروپوں کو مدینہ میں بسنے کی اجازت دی ہوئی تھی اور بعدازاں اسلامی سلطنوں میں یہودی بھی عیسائیوں کی طرح مکمل نہ ہی آزادی کے ساتھ رہے ۔ سامی وشنی تو عیسائی لعنت ہے۔ مسلمانوں میں یہودیوں سے نفرت صرف اس وقت پیداہوئی جب 1948ء میں اسرائیل کی ریاست وجود میں آئی اور عرب فلسطین سے ہاتھ دھو بیٹھے۔

بنو قریضہ کے خلاف سخت گیری کو حضرت محمظ جتنا جلد ممکن ہوختم کرنا جائے تھے۔قرآن درس دیتا ہے کہ جنگ ایک ایسی المناک صورتحال ہے کہ سلمانوں کوامن کی بحالی کے لئے اپنی پوری قویت استعال کرنی چاہیے اور جینے مختصر وقت میں ممکن ہومعمول کی صورت حال کو بحال کرنا چاہیے۔ دوسری طرف حقیقت بیتھی کہ تشدد اور جارحیت عرب معاشرے کے خمیر میں شامل تھی اور امت کو اپنے انداز ہے امن کے لئے لڑنا تھا۔ حضرت محمر ﷺ جزیرہ نما میں جس قتم کی بروی ساجی تبدیلی کو لانے کی کوششیں کررہے تھے ویسی تبدیلی کوخون بہائے بغیر شاذونادر ہی لایا جاسکتا ہے۔ تاہم جنگ خندق کے بعد جب حضرت محمر ﷺ نے مکہ والوں کو نیجا دکھا دیا اور مدینہ میں موجود عداوتوں کو دبا دیا تو آپ ﷺ نے محسوں کیا کہ اب جہاد کوترک کرنے اورامن کی جدوجہد کوشروع کرنے کا وقت آ گیا ہے۔ مارچ 628ء میں آپﷺ نے جھڑے کوختم کرنے کے لئے ایک جرأت مندانہ پیش قدمی کے تسلسل کی شروعات کی۔ آپ ﷺ نے اعلان کیا کہ آپ ﷺ جج ادا کرنے کے لئے مکہ جائیں گے اور اس سفر میں اپنے ساتھ جانے کے لئے رضا کاروں کوطلب کیا۔ چونکہ حج کرنے والوں کے ہتھیار اٹھانے پر یا بندی تھی اس لئے بیمل مسلمانوں کے لئے شیر کے غار میں داخل ہونے کے مترادف ہوتا اور انہیں سفاک اور معاند قریش کے رحم و کرم پر چھوڑ دیتا۔اس خطرے کی حقیقت کو جانتے ہوئے بھی ایک ہزارمسلمان حضرت محمدﷺ کے ساتھ مکہ جانے پر رضامند ہو گئے۔ انہوں نے مج کے روایق سفید لباس (احرام) میں سفر کا آغاز کیا۔ اگر قریش عربوں کو کعبہ تک پہنچنے ہے روکتے یا نیک نیت حاجیوں پر حملہ کرتے تو وہ اس زیارت گاہ کے سر پرست کی حیثیت سے اینے مقدس فریضے سے روگر دانی کے مرتکب ہوتے۔ تاہم قریش نے ان زائرین پرشہر کے باہراں مقام تک جہاں تشد دممنوع تھا' پہنچنے ہے پہلے ہی حملہ کرنے کے لئے فوجی دیتے بھیج دئے۔ تاہم رسول کریم ﷺ ان سے بچتے ہوئے اور اپنے بدواتحاد بول کی معاونت سے مقدس

#### €53﴾

شہر کے قریب حدیدیہ کے مقام پر پہنچ کر قیام پذیر ہو گئے اور مزید پیش رفتوں کا انظار کرنے گئے۔ امن کے اس مظاہرے پر آخر کار قریش کومسلمانوں کے ساتھ ایک معاہدہ کرنا پڑا۔ یہ اقدام دونوں فریقین میں غیر مقبول تھا۔ بہت سے مسلمان عملی اقدام کرنا چاہتے تھے تاہم حضرت محمد ﷺ پرامن طریقوں سے فتح حاصل کرنے کا عزم کئے ہوئے تھے۔

صدیبیبایک اور موڑ تھا۔ اس نے مزید بدوؤں کو متاثر کیا اور اسلام قبول کرنے کا ربحان اب ایک نا قابل تنیخ ربحان بن گیا۔ آخرکار 630ء میں قریش نے رسول کریم ﷺ کے ایک اتحادی قبیلے پر حملہ کر کے اس معاہدے کی خلاف ورزی کی جس کے نتیج میں حضرت محملے وس ہزار افراد کے ایک شکر کے ساتھ مکہ کی طرف روانہ ہو گئے۔ اس عظیم فوج کوسا منے پاکر عملیت پیند قریش نے رونما ہونے والی حقیقت کا پیشگی ادراک کرلیا اور شکست شلیم کرتے ہوئے شہر کے دروازے کھول دیے اور اس طرح حضرت محملے نے خون کا ایک بھی قطرہ بہائے بغیر مکہ کو فتح کرلیا۔ آپ تھے نے کعبہ میں نصب بنوں کو تو ڈ دیا اور اسے خدائے واحد اللہ سے منسوب کیا۔

قریش کے کسی فرد پر اسلام قبول کرنے کے لئے جرنہیں کیا گیا تاہم حضرت محمد ﷺ کی فتح نے آپ بیٹ کا گیا تاہم حضرت محمد بیٹ کی فتح نے آپ بیٹ کے ابوسفیان جیسے چند انتہائی شدید دشمنوں کو بھی قائل کر لیا کہ قدیم فد بہب ناکام ہو چکا ہے۔ جب حضرت محمد بیٹ 632ء میں وصال فرما گئے تو عرب کے تمام قبیلے یا تو مشرف بداسلام ہو کر یا اتحادی کے طور پر امت میں شامل ہو چکے تھے۔ چونکہ امت کے افراد پر ایک دوسرے سے لڑنامنع تھا اس لئے انتقام در انتقام کی قبائلی خوزیری اختیام کو پہنچ افراد پر ایک دوسرے سے لڑنامنع تھا اس لئے انتقام در انتقام کی قبائلی خوزیری اختیام کو پہنچ گئی۔ حضرت محمد بیٹ نے اسلیا ہی پورے عرب میں امن قائم کر دیا تھا۔



**€**55﴾

## خلفائے راشدین (661ء-632ء)

حضرت محمیقی کی حیات مبار کداور کارنا ہے مسلمانوں کے روحانی 'سیاسی اور نسلی وژن پر بمیشہ بمیشہ بمیشہ اثر انداز رہیں گے۔ وہ کارنا ہے '' نجات' کے اسلامی تجربے میں ظاہر ہوئے تھے جو کہ حضرت آ دم گی '' اولین لغزش'' اور ابدی زندگی میں داخلے کے تصورات بنیات میا بلکہ یہ تجربہ ایک ایسے معاشر ہے کی تشکیل کی صورت میں ظاہر ہوا تھا جہال نوع انسان کو اللہ تعالیٰ کی دی گئی ہدایات پرعمل کیا جاتا تھا۔ اس نے مسلمانوں کو قبل از اسلام کے عرب کی جہم جیسی صورتحال سے نجات دلائی تھی۔ وہ کامل رضامندی کے ساتھ واحداللہ کے حضور سلیم خم کر سکتے تھے اور ان کا فقط بہی عمل انہیں سکون اور طمانیت قلب عطا کر سکتا تھا۔ حضرت محمد بی اللہ کے حضور اس کامل سپر دگی کی مثال تھے اور جیسا کہ ہم آ ئندہ ملاحظہ کریں گے مسلمان اپنی روحانی اور معاشرتی زندگیوں میں اس معیار پر پورا انز نے کی بجر پورکوششیں کیا کرتے تھے۔ حضرت محمد بی بھی ایک الوہی شخصیت کے طور پر بی محر منہیں مجر پورکوششیں کیا کرتے تھے۔ حضرت محمد بھی گئی کے ساتھ جمیس اللہ کے حضور آ پ بھی کی سپردگی میں روحانی اور جا ہی گئی کے ساتھ جمیس نظام سے نظا ہے وہ اور عوں کواس قابل بنایا کہ وہ ہم آ ہمگی کے ساتھ جمیس نظام اسلام جس لفظ سے نکا ہے وہ اور عیان اور اس قابل بنایا کہ وہ ہم آ ہمگی کے ساتھ جمیس نے بھائی چارے اور اتفاق کو حقیقتا اور عربوں کواس قابل بنایا کہ وہ ہم آ ہمگی کے ساتھ جمیس نے بھائی چارے اور اتفاق کو حقیقتا فروغ دیا تھا۔

تاہم حضرت محمظ فے اس کامیابی کو وحی کے پانے والے کی حیثیت میں حاصل

#### **∮56**}

کیا تھا۔ اللہ آپ ﷺ پر ساری زندگی وی نازل کرتا رہا جس سے قرآن صورت پذیر ہوا۔
چنانچہ آپ ﷺ کی زندگی ماورائی حقیقت اور مادی دنیا کے متشد و الجھن پیدا کرنے والے اور
پریشان کن واقعات کے درمیان ایک متعقل مکالے کی ترجمانی کرتی ہے۔ ای لئے قرآن
نے عوامی اور جاریہ (Current) واقعات کو موضوع بنایا تھا اور سیاست کے لئے الوہ ی
رہنمائی اور نور لے کرآیا تھا۔ تاہم حضرت محمد ﷺ کے جائٹین پیغیر نہیں سے بلکہ انہیں اپنی
انسانی بصیرت پر مجروسہ کرنا تھا۔ وہ کس طرح یقین کر سکتے سے کہ مسلمان اس مقدس ہدایت
پر تخلیقی اور راست انداز میں عمل کریں گے؟ جس امت پر انہوں نے حکومت کرناتھی وہ مدینہ
پر تخلیقی اور راست انداز میں عمل کریں گے؟ جس امت پر انہوں نے حکومت کرناتھی وہ مدینہ
کی چھوٹی می برادری سے بہت زیادہ بڑی اور پیچیدہ ہوتی ہوئی برادری تھی۔ مدینہ میں تو ہرکوئی
دوسرے کو جانتا تھا اور وہاں کی قتم کی بیوروکر سے والات میں اولین امت کے جو ہرکوکس طرح

حضرت محمد علی جانتینی کرنے والے پہلے چار خلفاء ان مشکل مسکوں کوحل کرنے کی آزمائش سے دو چار تھے۔ وہ سب کے سب ایسے لوگ تھے جو رسول کریم علی کے سب سے زیادہ قربی رفیق تھے اور مکہ اور مدینہ میں نمایاں کر دار اوا کر چکے تھے۔ انہیں'' راشدین'' کے لقب سے جانا جاتا ہے لیمی ''نہوایت یا فتہ افراد''۔ نیز ان کے دور خلافت کو ویسا ہی تھیلی کہا جاتا ہے جتنا کہ خود رسول کریم علیہ کے دور کو۔ انہوں نے اس زمانے کے دشوار اور المناک واقعات کو جس انداز سے جانچا مسلمان ای انداز سے ایٹے آپ کا اور اپنی الہیات کا تعین کیا کرتے تھے۔

رسول کریم ﷺ کے وصال فرما جانے کے بعد ممتاز مسلمانوں کو فیصلہ کرنا تھا کہ
امت کو کون می شکل اختیار کرنی چاہیے۔ ہوسکتا ہے کچھ لوگوں کو یقین نہ ہو کہ وہاں ایک
''ریاست' ہوئی چاہئے ایک ایسا نظام حکومت جس کی عرب میں کوئی نظیر نہیں تھی۔ پچھ لوگ یہ
خیال کرتے وکھائی پڑتے تھے کہ ہر قبائلی گروپ کو اپنا اما منتخب کر لینا چاہیے۔ تا ہم رسول کریم
علی کے رفقاء حضرت ابو یکڑا ور حضرت عمر ابن الخطاب نے اس بات کی وکالت کی کہ امت کو ضرور بعنر ور متحد رہنا چاہیے اور اس کا حکمران بھی ایک ہی ہونا چاہیے جیسا کہ اس پر رسول کریم سے اس کی حکمرانی کر چکے ہیں۔ پچھ کا یقین تھا کہ حضرت میں جائیں کے جائیں ہوں۔ حضرت علی آپ سے ایک حالی ہے کہ حضرت علی این ابن طالب آپ ہیں کے جائیں ہوں۔ حضرت علی آپ سے کے کہ حسرت میں میں مردرشتہ

دار تھے۔ عرب میں خون کے رشتے تقدس کے حامل ہوا کرتے تھے اور یہ تصور کیا جاتا تھا کہ سروار کی خصوصی صفات اس کی نسل میں منتقل ہو جاتی ہیں تاہم اگر چہ حضرت علیؓ کی نیک سیرتی مسلم تھی اس کے باوجود وہ ہنوز عمر میں کم اور ناتجربہ کار تھے۔ چنا نچہ حضرت ابو بکرؓ کو اکثریت ووٹوں کے ذریعے حضرت محمد ﷺ کا خلیفہ منتخب کر لیا گیا۔

حضرت الوبر گادور حکومت (4-632ء) گو که مختفر تھا تاہم بہت اہم تھا۔ آپ گو زیادہ تر فقیہ ارتداد کے تدارک کے لئے جنگوں میں الجھنا پڑا جو ایسے مختلف قبیلوں کے خلاف لڑی گئیں جنہوں نے امت سے الگ ہونے اور اپنی سابقہ آزاد حیثیت کو بحال کرنے کی کوشٹیں کی تھی۔ تاہم اس کو وسیح نہ ہی علیحد گی تصور کرنا ایک غلطی ہوگی۔ یہ بغاو تیں مکمل طور پرسایی اور معاثی وجو ہات کے تحت ہوئی تھیں۔ اسلامی کنفیڈریشن میں داخل ہونے والے اکثر بدو قبیلوں کو حضرت محمد ﷺ کے فد ہب کی تفاصل میں بہت تھوڑی دلچیں تھی۔ رسول کریم ﷺ نے ایک حقیقت پندانیان کی حیثیت میں اس چیز کوشلیم کرلیا تھا کہ آپ نے جو بہت سے اتحاد شکیل دیے ہیں وہ خالفتا سابی ہیں۔ یہ عرب صحراؤں کی رسم کے مطابق ایک بہت سے اتحاد شکیل دیے ہیں وہ خالفتا سابی ہیں۔ یہ عرب صحراؤں کی رسم کے مطابق ایک مردار کا دوسرے سردار کا دوسرے سردار کے ساتھ نوجی اشتراک کا معاملہ تھا۔ یچھ سردار سوچ سکتے تھے کہ ان کا معاملہ تھا۔ یچھ سردار سوچ سکتے تھے کہ ان کا معاملہ تھا۔ یکھ سردار سوچ سکتے تھے کہ ان کا معاملہ تھا۔ یکھ سردار کے ساتھ نبیں ہے۔ نیز یہ معاملہ تھا۔ یکھ سردار کے ساتھ نبی استھ ہی تھا اور ان کے جانشینوں کے ساتھ نبیں ہے۔ نیز یہ معاملہ تھا۔ یکھ سرف حضرت محمد بھا کے ساتھ نبی المحد کے ایک کو آزاد

تاہم یہ بات اہم ہے کہ بہت سے باغی یہ سوچنے پر مائل ہوئے کہ وہ اپنی بغاوت کو ندہی جواز دے دیں۔ ان باغیوں کے سردار اکثر دعویٰ کرتے تھے کہ وہ پیغبر ہیں اور انہوں نے قرآن کے مقابلے میں ''وحیاں'' بھی پیش کیں۔ عرب ایک گبرے تجرب سے گزر چکے تھے۔ وہ تجربہ ہمارے جدید مفہوم میں ''نہ بین' نہیں تھا کیونکہ بہت سے لوگوں کے نزدیک یہ کوئی نجی (پرائیویٹ) عقیدہ نہیں تھا۔ رسول کریم سے پرانے سانچوں کو توڑ چکے تھے اور عربوں نے پہلی مرتبہ خود کو مستقل اور مضمل کر دینے والی جنگوں سے آزاد ایک متحد برادری میں شامل پایا تھا۔ حضرت محمد سے کی مختصر زندگی کے دوران وہ فدہی تبدیلی کے نتیج میں صورت پذیر ہونے والے ایک ممل طور پر مختف طرنے حیات کے امکان کی جھلک دکھ چکے سے سے ۔ جو کچھ بھی ظہور پذیر ہونے والے ایک ممل طور پر مختف طرنے حیات کے امکان کی جھلک دکھ چکے الگ ہونے کے خواہش مند تھے فقط پیغمبرانہ انداز میں ہی سوچ سکتے تھے۔

**∮58**∳

حضرت ابوبکڑنے دانش مندی اور تدبر کے ساتھ بغاوت کی اس لہر کو دیا دیا اور عرب کے اتحاد کو بخیل بخش ۔ انہوں نے باغیوں کی شکایات کو تخلیقی انداز میں دور کیا اور ایسے لوگوں کے خلاف کوئی سخت کارروائی نہیں کی گئی جوامت میں واپس آگئے۔

حضرت عرص نے اس حقیقت کا ادراک کیا کہ امت کے لئے ایک نظام (Order) ضروری ہے۔ قانون سے ماورا عناصر کو قابو میں لانا ہوگا ادر جو تو انائیاں اب تک لوٹ مار کرنے میں ضائع ہوتی رہی تھیں انہیں ایک مشتر کہ سرگرمی میں ڈھالنا ہوگا۔ اس مسئلے کا واضح حل بیتھا کہ ہمسایہ ملکوں کے غیر مسلم لوگوں پر جملے کئے جائیں۔ امت کے اتحاد کو برقرار رکھنے کے لئے بھی بیرونی سمت میں حملے کرنا ضروری تھا۔ اس سے خلیفہ کا اقتدار بھی مشخکم ہوتا۔ عرب روایتی طور پر بادشا ہت کو نالپند کرتے تھے اور کی بادشاہ کے طور اطوار والے حکمران کی اطاعت قبول نہ کرتے۔ تاہم وہ کی جنگی مہم کے دوران میں ایک سردار کے اقتدار کوسلیم کر لیتے جب وہ نئی چراگاہوں کی طرف کوسلیم کر لیتے جب وہ نئی چراگاہوں کی طرف گامزن ہوتا۔

حضرت عراکی قیادت میں عرب جرتناک نوحات حاصل کرتے ہوئے عراق شام اور مصر میں داخل ہو گئے۔ انہوں نے قادسیہ کی جنگ (637ء) میں ایرانی فوجوں کو شکست سے دو چار کیا'جس نے ساسانیوں کے دارالکومت اصفہان کے سقوط کی راہ کشادہ کی۔ جونہی مسلمانوں کو افرادی قوت ملی انہوں نے ایرانی سلطنت پر قبضہ کر لیا۔ باز طپنی سلطنت میں انہیں شدید ترین مزاحت کا سامنا ہوا اور وہ اناطولیہ میں کوئی علاقہ فیج نہیں کر سکے۔ اس کے باوجود مسلمانوں نے شالی فلسطین میں جنگ برموک میں فتح حاصل کی 638ء میں بروشلم کو فتح کیا اور 641ء میں پورے شام فلسطین میں جنگ برموک میں فتح حاصل کی 638ء میں بروشلم کو فتح کیا اور 641ء میں پورے شام فلسطین اور مصر کوا ہے تسلط میں لے آئے۔ جہاں تک سیرانیکا کا تعلق ہے تو مسلمان افواج نے شالی افریقہ پر قبضہ کرلیا۔ جنگ بدر کے صرف میں برس کے کا تعلق ہے وصال فرما جانے کے ایک صدی بعد اسلامی سلطنت پر بینیز سے ہمالیہ تک وسعت پا چکی کے وصال فرما جانے کے ایک صدی بعد اسلامی سلطنت پر بینیز سے ہمالیہ تک وسعت پا چکی میں۔ یہ ایک اور مجزہ اور اللہ کی مہر بانی دکھائی دیتی تھی۔ اسلام کی آمد سے پہلے عرب ایک حقیر ساگر وپ شے لیکن نہایت مختصر مدت کے اندر انہوں نے دوعالمی سلطنوں کو بردی شکستوں کو قوی جرب ایک سے دوچار کر دیا تھا۔ فتح کے تجربے نے ان کے اس احساس کو تقویت دی کہ ان کے ساتھ کوئی جرب ناک واقعہ ہو چکا ہے۔ لہذا امت کا فرد ہونا ایک مادرائی تجربہ بن گیا تھا' اس کی کوئی جرب ناک واقعہ ہو چکا ہے۔ لہذا امت کا فرد ہونا ایک مادرائی تجربہ بن گیا تھا' اس کی

**€**59∳

وجد بی تھی کہ وہ اس شے سے ماور اتھی جس کو وہ پرائے قبائلی ایام میں جانتے تھے یا جس کا تصور کر کتے تھے۔ان کی کامیابی قرآن کے پیغام کی بھی تصدیق تھیٰ جس کا دعویٰ تھا کہ صراط متنقیم یر چلنے والا معاشرہ لازماً خوشحال ہوتا ہے کیونکہ وہ اللہ کے قوانین سے ہم آ ہنگ ہوتا ہے۔ و کیمواللہ کی رضا کوشلیم کر کے انہیں کیا کچھ حاصل ہو گیا! جب حضرت عیسی "صلیب پر وصال فرما گئے تو عیسائیوں نے واضح ناکامی اور شکست میں خدا کا مشاہدہ کیا۔ اس کے برعکس مسلمانوں نے سیاس کامیابی کا اپنی زندگیوں میں الوہی موجود گی کے انکشاف کے طور برتج بہ کیا۔ تاہم اس بات کو واضح کرنا ضروری ہے کہ عربول کو''اسلام'' کی قوت نے عرب کے باہر بھیل جانے پر مائل نہیں کیا تھا۔مغربی لوگ اکثر و بیشتر یہ سجھتے ہیں کہ اسلام ایک متشدد اور عسكريت بيندعقيده ہے جوتلوار كى نوك پرايخ كوم لوگوں سے خود كومنوا تا ہے مسلمانوں كى توسیعی جنگوں کی بیتشری غلط ہے۔ بیمہمات ندہی نہیں تھیں اور حضرت عمر اس بات پر یقین نہیں رکھتے تھے کہ انہیں دنیا کو فتح کرنے کا الوہی مینڈیٹ حاصل ہے۔حضرت عمر اور ان کے جنگجوؤں کا مقصد تو سراسرعملیت پیندانہ تھا لیعنی وہ ایک ایسی سرگرمی حیاہتے تھے جوامت کے اتحاد کو محفوظ رکھنے میں مدد دے۔عرب صدیوں سے اس کوشش میں مصروف تھے کہ جزیرہ نما سے باہرواقع امیرملکوں برحمله کریں۔اس مرتبہ فرق سے تھا کہ انہیں قوت کے ایک خلاکا سامنا تھا۔ایران اور بازنطین کئ عشرول ہے آپس میں ایک لمبی اور کمزور کر دینے والی جنگوں کے سلسلے میں الجھے ہوئے تھے۔ دونوں سلطنتیں مضحل ہو چگی تھیں۔ایران میں طبقاتی فساد چھڑا موا تھا اور سیلا بوں نے ملک کی زراعت کو تباہ کر دیا تھا۔ ساسانیوں کے زیادہ تر فوجی عرب نسل کے تھے اور وہ مسلمان حملہ آوروں سے ال گئے تھے۔ بازنطینی صوبوں شام اور شالی افریقہ کی مقامی آبادی یونانی آرتھو ڈوکس انتظامیہ کی عدم رواداری کے ہاتھوں نالاں تھی اور جب عربوں نے حملہ کیا تو وہ اس انظامیہ کی مدد کے لیے آ کے نہیں برھے۔ یہ الگ بات کہ مسلمان بازنطینی سلطنت میں آ گےنہیں جاسکے تھے۔

بعد میں جب مسلمانوں نے اپی عظیم سلطنت قائم کر لی تو اسلامی قانون نے ان فتو حات کو ایک نہ بہت تعبیر دی اور دنیا کو دارالسلام اور دارالحرب میں بانٹ دیا تا ہم عملی طور پر مسلمانوں نے تسلیم کرلیا کہ وہ اب اپنی توسیع کی حدکو پہنچ چکے ہیں اور غیر مسلم دنیا کے ساتھ پرامن اور دوستا نہ طور پر رہنے گئے۔قرآن جنگ وجدل کی اجازت نہیں دبتا۔اس کے برعکس قرآن اقدار کی حفاظت کے لئے اپنے دفاع کی منصفانہ جنگ لڑنے کا تصور پیش کرتا ہے قرآن ان جا گئے دفاع کی منصفانہ جنگ لڑنے کا تصور پیش کرتا ہے

**€60**}

اورقل و غارت گری اور جارحیت کی ندمت کرتا ہے۔ مزید برآ ل جب عربوں نے جزیرہ نما اور قبل و غارت گری اور جارحیت کی ندمت کرتا ہے۔ مزید برآ ل جب عربوں بے اور انہیں بھی خدا کا مصدقہ صحیفہ موصول ہو چکا ہے۔ چنا نچہ انہوں نے لوگوں کو اسلام قبول کرنے پر مجبور نہیں کیا اور آٹھویں صدی کے وسط تک تبدیلی ندہب کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئی۔ مسلمانوں کا خیال تھا کہ اسلام حضرت المعیل کی اولاد کے لئے نازل ہوا ہے جیبا کہ یہودیت حضرت الحق کی اولاد کے لئے نازل ہوا ہے جیبا کہ یہودیت حضرت الحق کی اولاد کے لئے نازل ہوئی تھی۔ عرب قبائلی ہمیشہ کمزورلوگوں (موالیوں) کا تحفظ کیا کرتے تھے۔ چونکہ یہودی عیسائی اور زرشتی (آتش پرست) ان کی نئی سلطنت میں ذی بن کرتے تھے۔ چونکہ یہودی معمائی اور زرشتی (آتش پرست) ان کی نئی سلطنت میں ذی بن وقار کی علامت مانا جاتا تھا کہ اپنے زیر حفاظت لوگوں سے اچھا برتاؤ روا رکھا جائے ان کی مدد کی جائے اور اگر انہیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ فوجی تحفظ کی جائے اور اگر انہیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ فوجی تحفظ کی جائے اور اگر انہیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ فوجی تحفظ اجازت ہوتی حفظ کی جائے اور اگر انہیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ کو جی تحفظ کی جائے اور اگر انہیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ فوجی تحفظ کی جائے اور اگر انہیں کوئی نقصان پہنچائے تو ان کی طرف سے انتقام لیا جائے۔ کہاں عیسا کیوں نے برعون میں آیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان عیسا کیوں نے برعوں عمرانی کو بازنطین حکومت پر بحر پر ہر ہور ہو کی عمرانی کو بازنطین حکومت پر بھر پور ترجے دی۔

حضرت عمر نے اچھانظم وضبط قائم رکھنے کا تہدیکیا ہوا تھا۔ عرب فوجیوں کو فتح کے ثمرات سے لطف اندوز ہونے کا کوئی موقع نہیں دیا گیا تھا۔ مفقوحہ زمینیں جزلوں میں تقسیم نہیں کی جاتی تھیں بلکہ وہ سابقہ کاشت کاروں کے پاس ہی رہنے دی جاتی تھیں' جومسلم ریاست کو لگان اوا کیا کرتے تھے۔ اس کے بجائے فوجیوں کے لئے نئے ''عسکری شہروں' میں (امصار) عسکری اہمیت کے حامل مقامت پر آباد کئے گئے۔ ایسے نئے ''عسکری شہروں' میں عراق میں کوفہ شام میں بھرہ اریان میں قم اور مصر میں دریائے نیل کے دہانے پر فسطاط شامل ہیں۔ دمشق واحد قدیم شہر تھا جو ایک اسلامی مرکز بن گیا ایسے ہر شہر میں ایک مجد تقمیر کی گئ جہاں مسلمان فوجی نماز جمعہ اوا کیا کرتے تھے۔ ان عسکری شہروں میں فوجیوں کو اسلام کے مطابق زندگی گزار نے کا درس دیا جاتا تھا۔ حضرت عمر نے خاندانی اقدار کو اہمیت دی۔ وہ شراب نوشی کے سخت خلاف تھے۔ انہوں نے رسول کریم ﷺ کی زاہدانہ صفات کو اجا گر کیا جنہوں نے خود خلیفہ کے ماند ہمیشہ سادگی کے ساتھ زندگی گزاری تھی۔ تاہم وہ عسکری شہر جنہوں کی ایسی روایات کے بھی عامل تھے جو قرآنی تصور حیات سے ہم آہئگ تھیں۔ ایسی عربوں کی ایسی روایات کے بھی عامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آہنگ تھیں۔ ایسی عربوں کی ایسی روایات کے بھی عامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آہنگ تھیں۔ ایسی عربوں کی ایسی روایات کے بھی عامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آہنگ تھیں۔ ایسی کی ایسی روایات کے بھی عامل تھے جوقرآنی تصور حیات سے ہم آہنگ تھیں۔ ایسی

روایات کو ان اجنبی ملکول میں بھی جاری رکھا گیا۔اس وفت تک اسلام بنیادی طور پر ایک عرب مذہب تھا۔ جو ذمی اسلام قبول کر لیتا اسے کسی نہ کسی عرب قبیلے میں شامل کر دیا جاتا اور وہ عرب نظام میں جذب ہو جاتا۔

تاہم فتح کا یہ دوراس وقت کیک گنت اختتام کو پہنچ گیا جب 644ء میں حضرت عمرٌ کو مدینہ کی متجد میں ایک ایرانی جنگی قیدی نے شہید کر دیا۔ خلفائے راشدین کا آخری زمانہ تشدد سے عبارت ہے۔ حضرت عثان بن عفان گورسول کریم ﷺ کے چھر وفقا نے تیسرا خلیفہ منتخب کیا۔ ان کی خلافت کے ابتدائی چھ برسوں میں امت کی خوشحالی کاعمل جاری رہا۔ حضرت عثان نے اجھے طریقے سے انتظام سنجالا اور مسلمانوں نے نئے علاقوں کو فتح کیا۔ انہوں نے بازنطینیوں سے قبرص چھین لیا اور بالآخر انہیں مغربی بحیرہ روم کے علاقے سے نکال باہر کیا بازنطینیوں سے قبرص چھین لیا اور بالآخر انہیں مغربی بحیرہ کی دوم کے علاقے سے نکال باہر کیا جبہ شالی افریقہ میں مسلم افواج تریپولی تک پہنچ گئیں جے آج کل لیبیا کہا جاتا ہے۔ مشرق میں مسلمان فوجوں نے بیشتر آرمیدیا کو فتح کرلیا کاکیشیا میں واضل ہو گئیں اور ایران کے علاوہ میں مسلمان فوجوں نے بیشتر آرمیدیا کو فتح کرلیا کاکیشیا میں واضل ہو گئی اور ایران کے علاوہ افغانستان میں ہرات تک اور برصغیر میں سندھ تک اسلامی حکومت قائم کر دی۔

تاہم ان فقوعات کے باوجود فوجی غیر مطمئن ہونے لگے۔ وہ ایک زبردست تبدیلی سے گزر چکے تھے۔ صرف دس برسول کے اندر اندر انہوں نے درشت بدوی ہتی کو ایک پیشہ ور فوج کے بالکل مختلف طرز حیات میں ڈھال لیا تھا۔ وہ گرمیوں کا موسم جنگیں لڑنے اور سردیاں اپنے گھروں سے دور عمری شہروں میں گڑارتے تھے۔ فاصلے اب اتنے وسیج ہو گئے تھے کہ جنگی مہمات بہت زیادہ تھا دیتی تھیں اور انہیں پہلے سے کم مال غنیمت ملہ تھا۔ حضرت عثان نے فوجی سالاروں اور مکہ کے امیر خاندانوں کو اب بھی عراق جیسے ملکوں میں نجی عائی نے فوجی سالاروں اور مکہ کے امیر خاندانوں کو بب بھی عراق جیسے ملکوں میں نجی خاص طور پر کوفہ اور فسطاط میں۔ حضرت عثان نے اپنے خاندان بنوامیہ کے افراد کو بہت موقر عاصل کرنے کی اجازت نہیں دی تھی اور اسی وجہ سے وہ غیر مقبول بھی ہو گئے ہے عہدوں پر فائز کر دیا تھا۔ مدینہ والے اس وجہ سے بھی آپٹے سے ناخوش ہو گئے۔ انہوں نے افران نہایت قابل افراد تھے۔ مثال کے طور پر حضرت عثان نے نے حضرت مثان کا میں دشن ابوسفیان کے بیٹے حضرت معالی کو مزام کا گورز مقرر کیا تھا۔ وہ ایک اجھے مملمان اور ماہر منظم سے جو جوابے کردار کی پختگی اور معاملہ نبی کے لئے مشہور تھے۔ تاہم حضرت عثان کا یہ ماہر مدینہ کے مسلمان اور معاملہ نبی کے لئے مشہور تھے۔ تاہم حضرت عثان کا کا یہ ماہر مدینہ کے مسلمان اور کیا تھا۔ وہ ایک اجھے مسلمان اور معاملہ نبی کے لئے مشہور تھے۔ تاہم حضرت عثان کا کا یہ منظم میں نہ جوابے کے انسار (مددگار) کی

**€62**}

حیثیت سے سوچتے تھے کہ ابوسفیان کی اولاد پر انہیں فوقیت دی جانی چاہیے۔قرآن کے حافظ بھی جو قرآن کے حافظ بھی جو قرآن کی زبانی تلاوت کرتے تھے اور نمایاں نہ بھی رہنما بن چکے تھے حضرت عثان گے اس فیصلے سے ناخوش تھے کہ مقدس کتاب کا صرف ایک نسخہ بی عسکری شہروں میں پڑھا جائے جبکہ انہوں نے بہت سے الیے نسخوں کو صبط کروالیا جنہیں لوگ ترجیح دیتے تھے مگر ان میں معمولی فرق موجود تھے۔ وہ غیر مطمئن لوگ رفتہ رفتہ رسول کریم بھی کے پچا زاد میں معمولی طالب کی طرف دیکھنے گئے۔

656ء میں میر عدم اطمینان ایک بغاوت کی شکل میں نمودار ہوا۔ فسطاط سے آنے والے عرب فوجیوں کے ایک گروہ نے حضرت عثان ؓ کے سادہ سے گھر کا محاصرہ کرلیا اور پھر گھر میں داخل ہوکرآ پ ؓ کوشہید کر دیا۔ پھر حضرت علیؓ کے نیا خلیفہ ہونے کا اعلان کر دیا گیا۔



**€**63﴾

## يهلا فتنه

حفرت علی بطاہر ایک واضح انتخاب نظر آتے تھے۔ وہ رسول کریم بیٹ کے گھر میں پلے بڑھے تھے اور حفرت محمد بیٹ کے آورشوں کے رنگ میں رنگے ہوئے تھے۔ وہ ایک التجھے فوجی تھے اور انہوں نے اپنے افسروں کو متاثر کن خطوط کھے جو کہ اب بھی اسلامی کلا بیکی متن شار ہوتے ہیں اور جن میں عدل کی ضرورت کو اجا گر کیا گیا ہے نیز رعایا کے ساتھ ہدردی سے پیش آنے کی ہدایت کی گئی ہے۔ تاہم رسول کریم بیٹ سے ان کی قرابت داری کے باوجود ان کی حکمرانی کو پوری طرح تسلیم نہیں کیا گیا۔ مدینہ کے انصار اور امویوں کے باوجود ان کی حکمرانی کو پوری طرح تسلیم نہیں کیا گیا۔ مدینہ کے انصار اور امویوں کے عومی بروی رشتعل مکہ والے حضرت علی کی جمایت کر رہے تھے۔ انہیں ایسے مسلمانوں کی حمایت بھی حاصل تھی جو اب بھی بدوی رندگی گزار رہے تھے خصوصاً عراق میں جس کا عسکری شہر کوفہ حضرت علی کا مضبوط گڑھ تھا۔ تاہم حضرت عثمان خصرت علی کی طرح حضرت محمد بیٹ کے داماد حضرت علی کا مضبوط گڑھ تھا۔ تاہم حضرت عثمان خصرت علی کی طرح حضرت محمد بیٹ کے داماد سے اور اولین اسلام قبول کرنے والوں میں سے ایک تھے ان کا قبل ایک دل ہلا دینے والا واقعہ تھا جس کے متبیح میں امت کے اندر یا نے سال تک خانہ جنگی بریا رہی۔ جے فتنہ کہا جا تا واقعہ تھا جس کے متبیح میں امت کے اندر یا نے سال تک خانہ جنگی بریا رہی۔ جے فتنہ کہا جا تا

تھوڑا عرصہ انظار کرنے کے بعد حضرت محمدی کی زوجہ محتر مہ اُم المومنین حضرت عائش نے اپنے رشتہ دار حضرت طلحہ اور رسول اکرم کے کہ کے مکہ کے رفقا میں سے ایک حضرت عائش نے ساتھ مل کر حضرت علی پر حملہ کر دیا کہ انہوں نے حضرت عثان کے قاتلوں کو سزا کیوں نہ دی۔ چونکہ فوج صوبوں میں تھی اس لیے وہ مدینہ سے بھرہ تک پہنچ گئے۔ حضرت علی ایک مشکل صورتحال سے دوچار تھے۔ خود انہیں بھی حضرت عثان کی شہادت سے بہت صدمہ پہنچا تھا۔ ایک مخلص انسان ہونے کے ناطے وہ اس حادثے کونظر انداز نہیں کر کتے تھے۔

انہوں نے جنگ جمل میں دوسرے فریق کو آسانی کے ساتھ شکست دے دی۔ اس کو جنگ جمل اس لئے کہتے ہیں کیونکہ اُم المومنین حضرت عائشہؓ نے' جونو جیوں کے ساتھ میدانِ جنگ میں موجود تھیں' اپنے اونٹ پر بیٹھ کر جنگ پر نگاہ رکھی تھی۔ حضرت علیؓ نے فتح حاصل کرنے کے بعد اپنے حامیوں کو اعلیٰ عہدوں پر فائز کیا' انہیں انعامات سے نوازا تاہم انہوں نے بھی سواد لین کوفہ کے گردونواح کی زرخیز زرعی اراضی پر قبضے کی اجازت نہیں دی جس سے ایرانی سلطنت اپنے محاصل کا بیشتر حصہ حاصل کرتی تھی۔

شام میں حضرت علی " کے اقتدار کوسلیم نہیں کیا گیا جہاں حضرت معاویہ" این دار الخلافه دمشق سے مخالفوں کی راہبری کررہے تھے ۔حضرت عثمان ان کے رشتہ دار تھے اور ان کے بعد وہ اموی خاندان کے نئے سربراہ بنے تھے۔عرب روایات کے مطابق ایک سردار کی حیثیت سے حضرت عثال اس شہادت کا انتقام لینا ان کا فریضہ تھا۔ مکہ کے امیر خاندان اور شامی عرب ان کے حامی تنے جو ان کی مضبوط اور دانش مندانہ حکومت کی ستائش کرتے تھے۔اییا لگتا ہے کہ حفرت علیؓ نے حضرت معاویہؓ کی صورتحال پران سے ہمدر دی محسوس کی اور ابتدأ ان کے خلاف کوئی اقد امات نہیں کیے تاہم رسول کریم ﷺ کے رشتہ داروں اور رفقاء کا ایک دوسرے پر حملہ آور ہونے کا ارادہ کرنا بہت پریشان کن امر تھا۔حضرت محمد ﷺ کامشن تو بیرتھا کہ مسلمانوں کے مابین اتحاد کوفروغ دیا جائے اور امت کومنتشر نہ ہونے دیا جائے تا کہ بیر اتحاد خدا کی وحدت کی علامت بن جائے۔ اس حقیقت کو ذہن میں رکھتے ہوئے دونول فریقوں نے آئندہ تنازع کے امکان کورفع کرنے کی غرض سے 657ء میں صفین کے مقام پر معاہدے کے لیے ندا کرات کرنے کی کوشش کی تاہم یہ ندا کرات بے نتیجہ ثابت ہوئے۔ حضرت معاویہ" کے حامیوں نے قرآن کواپنے نیزوں سے باندھ کر بلند کیا اورلڑنے والول کے مابین سلح کروانے کے لیے غیرجانب دارمسلمانوں سے اللہ کے واسطے ٹالٹی کرنے کی التجا کی۔ پیر ظاہر ہوتا تھا کہ ٹالٹی کا فیصلہ حضرت علیؓ کے خلاف تھا اور ان کے کئی پیروکاروں نے انہیں قائل کرنے کی کوشش کی وہ اسے تتلیم کرلیں۔ یوں حضرت معاویہ ؓ نے حضرت علیؓ کو خلافت سے بے دخل کر دیا' عراق پر فوج کشی کی اور پر وخلم میں اعلان کیا کہ وہ خود خلیفہ ہیں۔ تا ہم حضرت علی کے بچھ سرگرم حامیوں نے ٹالٹی کو قبول کرنے سے انکار کردیا اور انہیں حضرت علی کی رضامندی سے دھیکا لگا۔حضرت علی نے حضرت عثال کی پالیسیول کی اصلاح میں ناکام موکر ناانصافی کے حامیوں کے ساتھ مصالحت کر لی تھی اس لیے وہ بھی ان ۔ کے نز دیک پیندیدہ نہیں تھے۔وہ لوگ امت سے نکل گئے جس کے بارے میں ان کا دعویٰ تھا کہ وہ قرآن سے غداری کررہی ہے اور انہوں نے أیک آ زاد کمان دار کی سربراہی میں اپنا

**€65**}

الگ کیمپ قائم کرلیا۔ حضرت علی نے ان انتہا پیندوں کو دبایا 'جو' خار بی ' کے نام سے مشہور ہوگئے تھے اور حقیقی باغیوں کا تو نام و نشان تک منا دیا تاہم یہ کر یک ساری سلطنت میں پھیل گئی۔ بہت سے لوگ حضرت عثان کے دور خلافت کی اقربا پروری سے نالال تھے اور قرآن کی مساویا ندروس کا اطلاق چاہتے تھے۔ گو کہ خار جی ہمیشہ ایک آفلیتی گروپ رہے تاہم ان کا مؤقف مضبوط تھا کیونکہ بدایک ایسے اہم سائی مسلم رجحان کی پہلی مثال تھا جس نے امت کی اخلاقیات کو متاثر کر کے ایک نئی الہمیاتی پیش رفت کی راہ کشادہ کی۔ خارجیوں کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کے حکم ان کوسب سے زیادہ خلاقت و رنہیں بلکہ سب سے زیادہ مخلص مسلمان ہونا چاہیے اور حضرت معاویہ کو خلیفہ نہیں ہونا چاہیے۔ اگر چہ خار جی انہا پند تھے تاہم انہوں نے طور اس مسئلے پر بھی غور کیا کہ کون مسلمان ہے اور کون مسلمان نہیں ہے۔ ایک نہ بہی تصور کے طور پر سیای قیادت اتن اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت ' تقذیر اور انسانی آزادی جیسے موضوعات پر سیای قیادت اتن اہم تھی کہ وہ خدا کی نوعیت ' تقذیر اور انسانی آزادی جیسے موضوعات پر سیای قیادت کا بیش خیمہ بی۔

فارجیوں کے ساتھ حضرت علی ٹے درشت برتاؤ سے ان کی حمایت میں بہت کی آئی حتی کہ کوفہ میں بھی ان کا بیرو میہ انہیں مہنگا پڑا۔ حضرت معاویہ ٹے بہت فوائد حاصل کیے جبکہ بیشتر عرب غیر جانب دار رہا۔ ایک دوسرے خلیفہ کو منتخب کرنے کے لیے ٹالٹی کی ایک اور کوشش ناکام ہوگی۔ حضرت معاویہ ٹی کوفوج نے عرب میں ان کی خلافت کے خلاف مزاحت کو دبا دیا اور 661ء میں ایک خارجی نے حضرت علی ٹوشہید کر دیا اور ان کے باتی ماندہ وفاداروں نے ان کے جیئے حضرت حسن ٹے خلیفہ ہونے کا اعلان کر دیا تاہم حضرت حسن ٹے حضرت معاویہ پڑے ساتھ معاہدہ کرلیا اور مدینہ چلے گئے جہاں وہ 669ء میں اپنی وفات تک مقیم رہے۔

اب امت ایک نے مرحلے میں داخل ہو چکی تھی۔حضرت معاویہ نے دمثق کو اپنا دار الخلافہ بنالیا اور مسلمانوں کے اتحاد کو بحال کرنے کی کوشٹیں کرنے لگے۔ ابعراق اور شام کے مسلمان ایک دوسرے کے حریف محسوس ہونے لگے۔حضرت علی کو ایک ایسا عمدہ اور معمیک انسان تصور کیا گیا جنہیں عملی سیاست کی منطق نے شکست دے دی تھی۔

کمسنوں میں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے آ دمی اور رسول کریم ﷺ کے قریب ترین مردرشتہ دار کے آل کو بجاطور پر ایک علین واقعے کے طور پر دیکھا گیا جس نے امت کی اخلاقی مضبوطی کے لیے شجیدہ مسائل ہیدا کردیئے تھے۔عرب کے عمومی عقیدے کے

**∳66**}

تاہم دوسرے مسلمانوں نے ایک غیر جانب دارانہ رویہ افقیار کیا۔ وہ ان خونیں تفرقات پر دل گرفتہ تھے جنہوں نے امت کو منتشر کر کے رکھ دیا تھا اور ای وجہ سے اسلام میں اتحاد ہمیشہ سے بڑھ کر ایک نہایت اہم قدر کی حثیت افقیار کرگیا۔ حضرت علی سے غیر مطمئن بہت سے لوگ د کھے سکتے تھے کہ حضرت معاویہ اسلامی مثالئے سے بہت دور ہیں۔ انہوں نے چار خلفا نے راشدین کے عہد کو اس انداز سے دیکھنا شروع کیا کہ وہ ایک ایسا دورتھا جس میں رسول کر یم اللیہ ہے کر جب ترین ساتھیوں اور مخلص مسلمانوں نے حکومت کی مگر جن کی عظمت کو برے کام کرنے والے لوگوں نے گھٹا دیا۔ پہلے فتنے کے واقعات علامتی حثیت اختیار کر یم اللیہ خاور جب رقب گروہ اپ اسلامی مشاورت کے شعور کو حاصل کرنے کے لیے جدوجہد کر یہ اور جب رقب گروہ اپ اسلامی مشاورت کے شعور کو حاصل کرنے کے لیے جدوجہد کر یم اللیہ اور خاف کے راشدین کے دارالخلافہ کی مدینہ سے اس امر پر متفق تھے کہ رسول کر یم اللیہ اور خاف کے دراشدین کے دارالخلافہ کی مدینہ سے اموی دارالخلافہ دوشق کی طرف منتقلی ایک سیاسی مہم سے سوا معاملہ تھی۔ ایسا لگنا تھا کہ اُمت رسول کر یم اللیہ کی دنیا سے باہم فکلی جارہ کی ہے اپ باہم فلکتی جارہ کی ہے اور اپنا حقیقی مقصد کھور ہی ہے۔ اب زیادہ نیک اور ذمہ دار مسلمانوں کو اسے فلکتی جارہ کی اور اور است پر لانے کے لیے تداہیر پرغور کرنا تھا۔



حصيه دوم



**€69**}

## اموى اور دوسرا فتنه

حضرت معاویة (80-661ء) سلطنت کے اتحاد کو بحال کرنے میں کامیاب ہو گئے۔مسلمان فتنے سے ڈرے ہوئے تھے اور انہوں نے اس حقیقت کو جان لیا تھا کہ اپنے عرب ساتھیوں سے دور اور اندر ہے دشمن رعایا میں گھرے ہوئے عسکری شہروں میں وہ بوی آ سانی سے نفرت وعداوت کا شکار بن سکتے ہیں۔سادہ می بات تھی کہ وہ الیمی ہولناک خانہ جنگی کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ وہ مشحکم حکومت کے خواہاں تھے اور حضرت معاویہؓ جوایک اہل حکمران تھے انہیں ایک مضبوط حکومت فراہم کرنے کی صلاحیت رکھتے تھے۔انہوں نے عرب مسلمانوں کو آبادی ہے دور رکھنے کے حضرت عمرٌ والے نظام کو بحال کیا حالانکہ عرب کے پچھ مسلمان اب بھی اس حق کے لئے احتجاج کر رہے تھے کہ انہیں مقبوضہ ملکوں میں جائیدادیں بنانے کی اجازت دی جائے۔حضرت معاویہؓ نے اس پابندی کو برقرار ہی رکھا۔ انہوں نے تبدیلی مذہب کی بھی حوصلہ شکنی کی اور ایک اہل انتظامیہ کوتشکیل دیا۔ لہذا اسلام فاتح عرب اشرافیه کا ندہب ہی رہا۔ ابتدا میں تو عربوں کوشاہی حکومت کا کوئی تجربہ نہیں تھا اور انہیں سابقتہ بازنطینی ادر ایرانی سلطنول میں خدمات انجام دینے والے غیرمسلموں کی مہارت پر بھروسہ کرنا یرا تا ہم رفتہ رفتہ عربوں نے اعلیٰ عہدوں سے ذمیوں کو بے دخل کرنا شروع کر دیا۔ اگلی صدی کے دوران اموی خلفاء اسلامی افواج کے فتح کئے ہوئے الگ الگ علاقوں کو ایک متحد سلطنت میں ڈھالنے اور ایک مشترک نظرئے (آئیڈیالوجی) کے تحت چلانے میں کامیاب ہو گئے۔ پیہ ایک عظیم کارنامه تھا تاہم دربار فطری طور پر امیروں کی ثقافت اور پر آسائش طرز زندگی کوجنم دیے لگا اور کی حوالوں سے کسی مقتدر طبقے سے مشابہت اختیار کر گیا۔

**€70**}

اس میں ایک مخصہ پوشیدہ تھا۔صدیوں کے تجربے کے بعد پتا چلا ہے کہ ایک مطلق بادشاہت جدیدیت سے پہلے کے زمانے والی زرعی معیشت کی بنیاد پر قائم سلطنت کو چلانے کا مؤثر طریقه ہوتی تھی نیز وہ عُسکری حکمرانی سے زیادہ اطمینان بخش ہوتی تھی ٰجس میں اکثر کمان دار حصول اقتدار کی جنگیں اوت رہتے تھے۔ ہارے جمہوری عبد میں کسی ایک فرد کو اتنا استحقاق یافتہ قرار دے دینا کہ امیر وغریب بکساں اس کی رعایا ہوں' عجیب سالگتا ہے تاہم ہمیں اس حقیقت کا ادراک ضرور کرنا چاہئے کہ جمہوریت ایک ایسے صنعتی معاشرے ہی میں پنیسکتی ہے جس کے پاس اینے وسائل کو لامحدود طور پر استعمال کرنے کی ٹیکنالوجی ہو۔مغربی جدیدیت کے ظہور میں آنے سے پہلے جمہوریت کا تصور موجود نہیں تھا۔ جدیدیت سے پہلے کی دنیا میں ایک بادشاہ اتنا طاقتور اور مقتدر ہوتا تھا کہ اس کا کوئی مقابل ہی نہیں تھا' اسے اپنی جنگیں لڑنے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی' وہ بڑوں کے جھٹڑوں کونمٹا سکتا تھا اورغریب لوگوں کی وكالت كرنے والوں كى التجاؤں كو بلاجواز نظرانداز كر سكتا تھا۔ بادشاہت كى ترجيح اس قدر مضبوط ہوتی تھی کہ جیسا کہ ہم دیکھیں گے وسیع سلطنت میں مقامی حکمران حقیقی افتدار کے مالک تو ہوتے تھے لیکن وہ بادشاہ کی خوشامہ کرتے تھے اور اس کے غلام ہونے کا اقرار کرتے تنے۔اموی خلفاءایک وسیع سلطنت پر حکومت کرتے تھے جوان کی حکمرانی میں مزید وسعت یاتی رہی۔ یقینا انہوں نے محسوس کیا ہوگا کہ امن کے تحفظ کے لئے انہیں بھی مطلق بادشاہ بن جانا ہوگا تاہم ایک طرف تو سوال میتھا کہ اس کوعرب روایت سے کس طرح جوڑا جائے اور وسری طرف مسئلہ بیتھا کہ قرآن کے انقلابی مساوات پیندوں سے سطرح ہم آ ہنگی اختیار

اولین اموی خلفا مطلق بادشاہ نہیں تھے۔ حضرت معاویہ نے کسی عرب سردار کے انداز ہیں ہی حکومت کی تھی۔ عربوں نے کسی بادشاہت پر بھروسہ نہیں کیا تھا جوایک ایسے خطے میں موزوں طرز حکومت نہیں تھی جہاں لا تعداد چھوٹے چھوٹے گروہ ناکافی وسائل کے لئے لائے جھڑتے رہتے تھے۔ ان کے ہاں کوئی سلسلہ وار حکرانی کا نظام نہیں تھا۔ کیونکہ انہیں ہمیشہ سردار کے طور پر بہترین شخص مطلوب ہوتا تھا۔ تاہم فقنے نے متنازعہ جانتینی کے خطرات کو عمال کر دیا تھا۔ امویوں کو 'سیکول'' حکران تصور کرنا غلط ہوگا۔ حضرت معاویہ "ایک نہی انسان اور رائخ العقیدہ مسلمان تھے۔ انہوں نے قبلہ اول اور ماضی کے بہت سے عظیم پیغیمروں کے گھریرو شلم کے تقدین کو برقرار رکھا۔ انہوں نے امت کے اتحاد کو محفوظ بنانے کے لئے

#### **€71**∌

بھر پور کام کیا۔ ان کے اقتدار کی بنیاد قرآن کی اس ہدایت پرتھی کہتمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں اور انہیں آپس میں لڑنا نہیں چاہئے۔ انہوں نے قرآنی تعلیمات کی روشیٰ میں ذمیوں کی ذہبی آزادی اور شخصی حقوق کا احترام کیا۔ تاہم فقنے کے تجربے نے چند مسلمانوں مثلاً خارجیوں کو یقین دلایا کہ نجی اور عوامی زندگیوں میں اسلام سے مراد اس سے پھھ زیادہ ہے۔

لبذا اسلام اور زرعی ریاست کے تقاضول میں ایک پوشیدہ تنازعہ موجود تھا۔ بید پوشیدہ تنازعہ حضرت معاویہؓ کی وفات کے بعد المناک انداز میں واضح ہو گیا۔ انہوں نے حاشینی کو محفوظ کرنے کے لئے پیشگی ادراک کر لیا تھا کہ عرب روایات کو لا زما جیموڑ نا ہو گا اور فوت ہونے سے پہلے انہوں نے اپنے بیٹے یزیداول (83-680ء) کی جانشینی کا انظام کرلیا۔ تاہم اس یرفوری احتاج سامنے آ گیا۔ کوفہ میں حضرت علی کے حامیوں نے حضرت علی کے دوسرے بیٹے حسین کی خلافت کا اعلان کر دیا جوایے پیروکاروں اور ان کے بیوی بچوں کے مختصرے گروہ کے ساتھ مدینہ سے عراق روانہ ہو گئے۔ای اثنا میں مقامی اموی گورز نے کوفہ والوں کو دھمکا کراپی حمایت واپس لینے پر آمادہ کرلیا۔ تاہم حضرت حسینٌ بیعت کرنے بر آمادہ نہیں ہوئے۔ان کو یقین تھا کہ رسول کریم ﷺ کے خانوادے کو سچی اسلامی اقدار کی جنتجو میں نُکلے ہوئے دیکھ کرامت کواس کا بنیادی فریضہ یاد آ جائے گا۔ کوفہ کے نزدیک ہی واقع کر بلا کے میدان میں انہیں اور ان کے بیرو کاروں کو اموی فوجیوں نے گھیر کرشہید کر دیا۔حضرت حسینؓ اپنے بننے سے بیٹے کو باہوں میں لئے سب ہے آخر میں شہید ہوئے۔اس المناک موت کا سوگ تمام مسلمان مناتے ہیں تاہم ان لوگوں نے جواینے آپ کوشیعان علی کہا كرتے تيم حضرت حسين كى شبادت كے بعدرسول كريم على كے خانواد كوانى توجه كا مركز بنا لیا۔ حفرت علیؓ کی شہادت کی طرح سانحہ کر بلا بھی شیعہ مسلمانوں کے لئے اس شدید ناانصافی کی علامت بن گیا جو کہ حیات انسانی پر چھائی ہوئی دکھائی دیتی تھی۔اس سانحے سے بي بهي ظاهر مواكه ند بهي احكامات كوسياست كي درشت دنياسي ملانا نامكن تما جوكه ملاكت خيز حد تک اس کے لئے مخاصمانہ دکھائی دیتی تھی۔ بہت زیادہ شکین بغاوت وہ تھی جو جنگ جمل میں حضرت علیؓ کے خلاف لانے والے ایک محالی کے بیٹے حضرت عبداللہ ابن الزبیرؓ نے حجاز میں کی۔ پیاسلام کی پہلی امت کی حقیق اقدار کی طرف واپسی کی بھی ایک کاوش تھی جس کے تحت کوشش کی گئی کہ اقتدار امولیوں سے چھین کر مکہ اور مدینہ میں واپس لے آیا جائے۔ 683ء میں

#### **€72**}

اموی فوجوں نے مدینہ کو حاصل کر لیا لیکن پہلے برنید اول اور پھر ای برس اس کے نتھے بیٹے معاویہ ٹانی کی موت کی وجہ سے مکہ کا محاصرہ ختم کر دینا پڑا۔ امت ایک بار پھر خانہ جنگی کی وجہ سے منتشر ہوگی تھی۔ حضرت ابن زبیر گو بہت سے لوگوں نے خلیفہ تسلیم کر لیا تھا۔ تاہم جب محدود ہو کر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کوفہ میں شیعہ حضرت محدود ہو کر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کوفہ میں شیعہ حضرت محدود ہو کی شہادت کا انتقام لینے اور حضرت علی کے ایک اور بیٹے کی نامزدگی کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے تھے۔ تمام باخی قرآن کے مساویانہ مثالیوں (آئیڈیلز) کے ملمبر دار تھے تاہم شامی افواج حضرت معاویۃ کے ایک امور بیٹے کی نامزدگی کے لئے اٹھ شامی برسر خرو ہوئیں۔ 169ء تک انہوں نے ایکے سارے مخالفوں کو اقتدار سے بے وخل کر دیا۔ خالور اگلے ہی برس انہوں نے حضرت ابن زبیر گوشکست دی اور شہید کر دیا۔

عبدالملک (705ء-685ء) امویوں کے اقتدار کو بحال کرنے کی اہلیت رکھتا تھا اوراس کے اقتدار کے آخری بارہ برس پرامن اورخوش حال تھے۔وہ بھی کوئی مطلق قتم کا بادشاہ نہیں تھا' تاہم دوسرے فتنے کے بعد وہ واضح طور پر مطلق قتم کی بادشاہت کی طرف مائل ہو گیا۔اس نے مقامی عرب سرداروں کے خلاف امت کے اتحاد کو قائم کیا' باغیوں کوزیر کیا اور مرکزیت کی ایک مضبوط پالیسی پر عمل کیا۔ عربی کی جگہ فارس سلطنت کی دفتری زبان بن گئ بہلی مرتبہ اسلامی کلسال وجود میں آئی' سکول برقرآنی آیات کندہ ہوتی تھیں۔ بروشلم میں 691ء میں پہلی بڑی اسلامی یا دگارگنبد صحریٰ کممل ہو گیا' جوعیسائی اکثریت والے اس مقد س شہر میں اسلام کی برتری کا فخرید اظہار تھا۔اس نے واضح کر دیا کداسلام باقی رہنے کے لئے آیا ہے۔اس گنبد کے ساتھ ہی منفر داسلامی فن تغمیر اور فن کارانہ اسلوب کی بھی بنیا در کھ دی گئی۔ سی فن شبیہوں سے بے نیاز تھا' جوعبادت گزاروں کی توجہ ماورائیت سے ہٹا سکتی تھیں' وہ ماورائیت کہ انسانی تخیل جس کا بھر پورانداز میں اظہار کرنے سے قاصر ہے۔ بیگنبڈ جواسلامی فن تعمیر کی ایک خصوصیت بن گیا' بذات خود اس روحانی عروج کی نمایال علامت ہے جس کی ہرمومن آرز وکرتا ہے تا ہم بیتو حید کے کامل توازن کا بھی اظہار کرتا ہے۔اس کا بیرونی حصہ جولا متاہی آ سانوں تک پہنچ رہا ہے اس کی داخلی جہت کا عکاس ہے۔ بیاس انداز کی ترجمانی کرتا ہے جس کے ذریعے انسان اور الوہی ہتی ٔ داخلی اور خارجی دنیا ئیں ایک دوسرے کو بوں کمل کر ٹی ہیں جیسے وہ واحدا کائی کے دو حصے ہوں مسلمان زیادہ پراعماد ہوتے جا رہے تھے اور اپنے

**€73**}

منفرد روحانی وژن کا اظہار کرنے کی شروعات کررہے تھے۔

اس بدلی ہوئی فضا میں وہ تخت قوانین 'جومسلمانوں کو محکوم رعایا ہے الگ تھلک رکھتے تھے' آ ہتہ آ ہتہ زم پڑنے گے۔ عکری شہروں میں غیر مسلموں نے آ باد ہونا شروع کیا' کا شتکار مسلمانوں کے علاقوں میں کام حاصل کرنے گئے اور عربی سکھنے گئے۔ تاجروں نے مسلمانوں کے ساتھ تجارت شروع کر دی اور اگر چہ تبر یکی ندہب کی اب بھی حوصلہ افزائی نہیں کی جاتی تھی تا ہم کچھ درباری افروں نے اسلام قبول کرلیا۔ تا ہم جو نہی یہ علیحد گی ختم ہوئی کی جاتی تھی تا ہم چھوں اور شیعوں پر لوگوں نے عرب مسلمانوں کی مراعات پر ناخوشی کا اظہار شروع کر دیا۔ خارجیوں اور شیعوں پر جرواستبداد نے برے اثرات قائم کئے۔ عرب اور عسکری شہروں میں ایک ٹی اسلامی تحریک شروع ہوگئی جو اسلامی مثالیوں (آئیڈ ملز) کے زیادہ تحت اطلاق پر زور دیتی تھی۔ عبدالملک نے ان نے تصورات میں دلچھی لینا شروع کر دیا تا ہم اس کا دعوی تھا کہ قر آن اس کی پالیسیوں کی تائید کرتا ہے۔ پچھ نئے نہ ہی پیشوا قر آن کے زیادہ فعال کردار کے خواہاں تھے اور اس کو محن تائید یا جواز کے طور پر استعال کرنے کی بجائے اس کے بتائے ہوئے راتے پر عرفے دردیتے تھے۔



## مذہبی تحریک

خانہ جنگیوں کی وجہ سے بہت سے تنگین مسائل پیدا ہو گئے۔اب سوال بیا مجرا کہ اییا معاشرہ جواینے اماموں کوتل کر دیتا ہویہ دعویٰ کس طرح کرسکتا ہے کہ خدانے اس کوہدایت دی ہے؟ کس قتم کے انسان کو امت کی رہنمائی کرنی جاہیے؟ کیا خلیفہ سب سے زیادہ نیک شخص کو ہونا جاہئے (جبیہا کہ خارجی ایمان رکھتے تھے)' رسول کریم ﷺ کے خانوادے سے ہونا جائے (جبیہا کہ شیعہ یقین رکھتے تھے) یا مومنوں کو امن اور اتحاد قائم رکھنے کے لئے امویوں کوان کی تمام تر نا کامیوں کے ساتھ قبول کر لینا چاہئے؟ پہلے فتنے کے دوران حضرت علی حق برتھے یا حضرت معاویہ ؟ اموی ریاست کیسے اسلامی ہے؟ کیا ایسے حکمران جواس قدر عیا شاند زندگی گزاریں اورعوام کی اکثریت کے افلاس کونظرانداز کردیں وہ سیچے مسلمان ہو سکتے میں؟ اسلام قبول کرنے والے غیرعر بوں کی کیا حیثیت ہےجنہیں کسی نہ کسی عرب قبیلے کا موالی بنا پرتا ہے؟ کیا پیشاد بنیت اور عدم مساوات نہیں ہے جو کہ قرآن سے متصاوم ہے؟ جبیا کہ ہم جانتے ہیں انہی سیاس بحث مباحثوں کی وجہ سے اسلام کا **ند** ہب اور نیکل ظہور پذیر ہونا شروع ہوئی۔ قرآن کے قاریوں اور دوسرے ذمہ داراوگوں نے سوال کیا کہ ا یک مسلمان ہونے کا حقیقی مطلب کیا ہے۔ وہ اپنے معاشرے کو پہلے اسلامی اور عرب ابتدیاں و کھنا جائے تھے۔قرآن کل حیات انسانی کی توحید کی بات کرتا ہے جس کا مطلب ہے کہ فرو ے تمام اندال اور ریاست کے تمام اوارے اللہ کی رضا کے سامنے اطاعت کا اظہار کریں۔ عیسائیوں نے اپنی تاریخ کے ایک ایسے ہی تشکیلی مرطے میں حضرت عیسی " کی شخصیت اور فطرت کے بارے میں بحثیں کی تھیں جنہوں نے انہیں خدا' نجات اور انسانی صورتحال کا اپنا منفر دتصور وضع کرنے میں مدد دی تھی۔ خانہ جنگیوں کے بعدر دنما ہونے والی ساسی قیادت کے

بارے میں مسلمانوں کے بحث مباحث نے اسلام میں ایک ایسا کردار ادا کیا جوعیسائیت میں چوتی اور یا نچویں صدی میں ہونے والے عظیم عیسائی مباحثوں کے متر داف ہے۔

پوں اور پا پویں سعد اللہ میں اور سے داسے یہ ایسان با واسے سروات ہے۔
اس نئی اسلامی نیکوکاری کا نمونہ اور اعلیٰ ترین مثال حضرت حسن بھریؒ (وفات ج728ء) تھے جو مدینہ میں رسول کریم بیٹ کے خانوادے کے قریب ترین حلقوں میں پروان چڑھے تھے اور حضرت عثان کی شہادت تک وہیں رہے تھے۔ بعد میں وہ بھرہ چلے گئے جہال انہوں نے ایک روعانی سلسلہ تشکیل دیا جس کی بنیاد و نیاوی اشیاء کی ندمت تھی اور جو رسول کریم بیٹ کے زاہدانہ طرز حیات کی طرف لوشنے کی تلقین کرتا تھا۔

تاہم حضرت حسن بصریؒ بصرہ میں سب سے زیادہ مشہور مبلغ بن گئے تھے اور ان کا ساده طرز زندگی دربار کی عیاشی پر ایک بلیغ اور پوشیده طور پر کٹیلی تقید بن گیا تھا۔حضرت حسن بھریؒ نے بھرہ میں ایک ندہبی اصلاح کا آغاز کیا اور انہوں نے اینے پیروکاروں کوقر آن پر گہراغور وَکُر کرنے کا درس دیا۔انہوں نے کہا کہ خود احتسابی اور اللہ کی رضا کے سامنے کامل اطاعت اختیار کرنا تھی خوثی کا سرچشمہ ہے کیونکہ اس طرح انسانی خواہشات اور مردوزن کے لئے خدا جو حابتا ہےاس کے درمیان تناؤختم ہو جاتا ہے۔حضرت حسن بھریؒ امویوں کی تائید كرتے تھے تاہم انہوں نے واضح كرديا تھا كہ جس موقع پر تقيد جائز ہوگى وہ تقيد ضروركريں گے۔آپ قدر یہ فلنے کی طرف مائل تھے۔انسان آزادارادے کے حامل ہیں اور اپنے اعمال کے ذمہ دار ہیں کسی خاص انداز ہے ان کاعمل کرنا پہلے سے مقدر میں نہیں لکھا ہوا ہے کیونکہ خداعادل ہےاوراگروہ ایسا کرنے کی استطاعت نہیں رکھتے تو خدا انہیں نیک زندگی گزارنے کا تحکم نہیں دیتا۔ چنانچے خلفا اپنے اعمال کے جواب دہ ہیں اور اگر انہوں نے اللہ کی واضح ہدایات سے روگر دانی کی تو آنہیں اس کی سزا ضرور ملے گی۔ جب خلیفہ عبدالملک نے سنا کہ حضرت حسن بصری ایس دھی چھی باغیانہ حکمت کو پھیلا رہے ہیں تو اس نے انہیں دربار میں بلا بھیجا تاہم حضرت حسن بصریؓ اتنے مقبول ومعروف تنھے کہ اسے انہیں سزا دینے کی جرأت نہیں ہوئی۔ حضرت حسن بقری ؒ نے حکومت کی سیاس مخالفت کے ساتھ ایک منظم داخلی زندگی کے امتزاج کی مضبوط اسلامی روایت کا آغاز کیا۔

فذریوں نے اس لئے اموی حکرانی کو قبول کر لیا تھا کیونکہ صرف وہی امت کی وحدت کو محفوظ رکھنے کے قابل نظر آتے تھے۔وہ خارجیوں کی مخالفت کرتے تھے جو کہتے تھے کہ اموی مرتد ہیں اور موت کے مستحق ہیں۔حضرت حسن بصریؒ کے شاگر دحضرت واصل بن عطاً

#### **∳76**}

(وفات 748ء) نے ان دونوں انہاؤں سے ''اعتزال' (علیحدگی) افقیار کرتے ہوئے ایک معتدل کمتب فکر کی بنیاد رکھی۔معزلہ قدر بول سے متفق تھے کہ انسان کو آزاد ارادہ عطا ہوا ہے وہ بھی قدر بول کی طرح در بار کے عیاشا نہ طرز زندگی کی فدمت کرتے تھے اور انہیں کی طرح مسلمانوں کی مساوات پر زور دیتے تھے۔ تاہم معزلہ فدا کے عدل پر بے حد زور دیتے تھے جس کی وجہ سے وہ دومروں کے ساتھ استحصالی برتاؤروار کھنے والے مسلمانوں کے شدید ترین باقد بن گئے۔سیاسی مسئلے پر انہوں نے حضرت علی اور حضرت معاویہ کے مابین فیصلہ کرنے ساتھ اختزال اختیار کیا کیونکہ ان کا کہنا تھا صرف خدا ہی جان سکتا ہے کہ انسانوں کے دلوں میں کیا ہے۔ یہ روش خارجیوں کی انہا پیندی کا تو ڑھی تاہم اس کے باوجود معزلہ سیاسی طور پر کیا ہے۔ یہ روش خارجیوں کی طرح کی معزلہ نے بھی اس ہدایت کو بہت شجیدگ سے ایا۔ پچھ دعال لوگ تھے۔ قرآن مسلمانوں کو تاکید کرتا ہے کہ''دہ نیکی کا تھم دیں اور برائی سے منع کریں اور خارجیوں کی طرح کی معزلہ نے بھی اس ہدایت کو بہت شجیدگ سے لیا۔ پچھ وقرآنی مثالئے (آئیڈیل) کے مطابق زندگی نہیں گزار رہے تھے۔معزلہ عراق کے دائش ورانہ منظر پرایک صدی تک غالب رہے۔معزلہ نے ایک عقلیت پندانہ الہیات کو تفکیل دیا جو مشکم اتحاد اور خدا کی سادگی پر زور دیتی تھی جس کے بارے میں مفروضہ تھا کہ امت کا اتحاد ورانہ منظر پرایک صدی تک غالب رہے۔معزلہ نے ایک عقلیت پندانہ الہیات کو تفکیل دیا ہو مشکم اتحاد اور خدا کی سادگی پر زور دیتی تھی جس کے بارے میں مفروضہ تھا کہ امت کا اتحاد اس کی عکامی کرتا ہے۔

مرجعیوں نے بھی جو ایک اور کمتب فکر تھا ، حضرت علی اور حضرت معاویہ کے ماہین فیصلہ کرنے ہی فیصلہ کن ہوتا ہے۔ مسلمانوں کو قرآن کے ساتھ مطابقت کرتے ہوئے فیصلے کو ضرور ''ملتوی'' (ارجع) کر دینا چاہیے۔ 2 چنانچہ امویوں کے بارے میں اس وقت تک کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہیے یا آئہیں ناجا کز حکمران قرار دے کرمستر دنہیں کرنا چاہیے جب تک کہ وہ کوئی فیطہ نہیں کرنا چاہیے۔ اس ناجا کز حکمران قرار دے کرمستر دنہیں کرنا چاہیے جب تک کہ وہ کوئی فلط حرکت نہ کریں تاہم اگروہ قرآن کے معیارات سے روگردانی کریں تو ان کی سخت سرزنش کی جانی چاہیے۔ اس مکتب فکر کے سب سے زیادہ مشہور مانے والے امام ابوطیفہ (767ء-699ء) ہیں جو کوفہ کے میں تاجر تھے۔ انہوں نے اسلام قبول کیا اور ایک فقہ کے بنیادگرار ہے جو اسلام پر بہت کھر پور اثر رکھتا ہے اور اسلامی دنیا میں اعلیٰ تعلیم کا اہم مضمون بن گیا ہے۔ فقہ کی جڑیں خانہ جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی ہیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی ہیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں

**∳77**}•

یا میجدوں میں انکٹھے ہو کراموی حکومت کی خامیوں پر گفتگو کیا کرتے تھے۔ وہ اس موضوع پر بحث مباحثہ کرتے کہ معاشرے کو اسلامی اصولوں کے مطابق کس طرح چلایا جا سکتا ہے؟ فقہا ا میے جامع قوانین کے نفاذ کےخواہش مند تھے جوقر آنی احکامات کےمطابق ایک ایبا عادلانہ معاشرہ قائم کر دیں جو ہراعتبار ہے اور کلی طور پر خدا کی رضا کی اطاعت کرتا ہو' بیکوئی زاہدانہ خواب نہیں بلکہ ایک حقیقی امکان تھا۔ اولین فقہانے بصرہ کوفی مدینہ اور دمشق میں اینے اپنے مخصوص علاقے کے لئے ایک قانونی نظام تشکیل دیا۔ان کے سامنے مسلہ بیتھا کہ قرآن میں جو قوانین ہیں وہ ایک بہت ہی زیادہ سادہ معاشرے کے دلئے تھے۔للنزا بچھ فقہا نے احادیث اکٹھا کرنا شروع کر دیں تا کہ وہ بیر جان سکیں کہ رسول کریم ﷺ اور آپﷺ کے رفقانے کی خاص صور تحال میں کیا اقدام کیا تھا۔ بعضوں نے اپنے شہر میں سنت کو نقطہ آغاز کے طور پر لیا اور ابتدائی ایام میں وہاں آباد ہونے والے کسی ساتھی ہے اس کا سلسلہ جوڑا۔ انہیں یقین تھا کہ وہ سپاعلم حاصل کر رہے ہیں۔حضرت ابوصنیفہ اموی دور میں قانون کے سب سے بڑے ماہر بن گئے تھے اور انہوں نے ایک فقہی مکتب فکر کی بنیاد رکھی جس کی مسلمان آج بھی پیروی كرتے ہيں۔انہوں نے خود تو بہت كم كھا ہے تا ہم ان كے شاگردوں نے آنے والى نسلوں کے لئے ان کی تعلیمات کو محفوظ کرلیا۔ بعد میں آنے والے فقہانے تھوڑے سے فرق کے ساتھ مختلف نظریات پیش کئے اور نئے مسالک کی بنیا در کھی۔

ایسے ہی مباحثوں کے حلقوں سے اسلامی تاریخ نو لیکی ظہور میں آئی۔مسلمان اپنی جاربیہ (Current) مشکلات کاحل رسول کریم ﷺ اور خلفائے راشدین کے دور میں تلاش کرنے لئے۔ کیا خلیفہ کو قبیلہ قریش کا فرد ہونا چاہئے یا انصار کے لئے قابل قبول کسی فرد کی اولاد؟ کیا حضرت محمہﷺ اس بارے میں کوئی رائے دے چکے ہیں؟ حضرت محمہﷺ نے جائینی کے لئے کیا انظامات کئے تھے؟ حضرت عثان کی شہادت کے بعد حقیقا کیا واقع ہوا جائینی کے لئے کیا انظامات کئے تھے؟ حضرت عثان کی شہادت کے بعد حقیقا کیا واقع ہوا کھا؟ محمد ابن اسحاق (وفات 767ء) جیسے تاریخ نویبوں نے ایسی احادیث اکھی کرنا شروع کیس جو قرآن کی آیات کو ان تاریخی حالات سے مربوط کریں جن میں رسول کریم ﷺ نے کوئی خاص وی موصول کی ہو۔ ابن اسحاق نے حضرت محمد ﷺ کی ایک تفصیلی سوائح عمری کوئی خاص وی موصول کی ہو۔ ابن اسحاق نے حضرت محمد ﷺ کی ایک تفصیلی سوائح عمری (سیرت) قلم بندگی جس میں مدینہ والوں کی نیکی اور مکہ والوں کی ناانصافی پر زور دیا گیا ہے۔

**€78**}

وہ واضح طور پراس شیعہ موقف کی طرف مائل ہیں کہ مسلمانوں کا حکمران ابوسفیان کی اولا دمیں ہے کسی کونہیں ہونا چاہئے۔ یوں تاریخ ایک سیاسی سرگرمی بن گئی جو حکومت کی اصولی مخالفت کا جواز مہیا کرتی تقی۔

چنانچہ امت کی سیاسی راسی اسلام کے ظہور پذیر ہوتے ہوئے تقویٰ میں مرکزی اہمیت رکھتی تھی۔ جہاں خلیفہ اور اس کی انتظامیہ زرعی معاشرے سے پیدا ہونے والے مسائل کو حل کرنے کے لئے کوشاں تھے اور طاقت ور باوشاہت کو قائم کرنے کی مساعی کررہے تھے وہاں رائخ العقیدہ مسلمان ایسے کسی حل کی شدید مخالفت کررہے تھے۔ چنانچہ بہت ابتدائی مرطے ہی سے حکمران کی پالیسیوں اور رویے نے ایک نذہبی اختصاص حاصل کرلیا تھا جس کا زبروتقویٰ تصوف مقدس نقد اور اسلامی و نیا کے ابتدائی اللیاتی قیاس کے ساتھ گہرا ربط تھا۔



## امویوں کا آخری زمانہ (750ء-705ء)

زیادہ پختہ سلمانوں کی نامنظوری کے باوجود عبدالملک نے اپنے بیٹے ولیداول کو اپنا جانشین مقرر کرنے کا انظام کر ہی لیا۔ یوں پہلی مرتبہ اسلامی دنیا میں بغیر کسی احتجاج کے اولاد کی جانشینی کا اصول سلیم کر لیا گیا۔ خاندان امیہ اپنے عروج کو پہنچ چکا تھا۔ ولید کے عہد میں مسلمان افواج نے آئی افریقہ کی فتح کا سلسلہ جاری رکھا اور پین میں ایک بادشاہت قائم کی۔ یہ اسلام کی مغربی توسیع کی حدقتی۔ جب 732ء میں جارس مارٹیل نے یو ائیر زمیں مسلمان فوج کو شکست دی تو اسے مسلمانوں نے کوئی زیادہ بڑا نقصان تصور نہیں کیا۔ مغرب کے لوگ خواہ مخواہ یوائیر زکی اہمیت کو ہڑھا چڑھا کر پیش کرتے ہیں جو کہ داٹرلو بہر حال نہیں تھا۔ عربوں نے اسلام کے نام پر مغربی عیدائیت کو فتح کرتے ہوئے نہ ہی یا دیگر قسم کی آئیکیا ہٹ محسوں نہیں نے اسلام کے نام پر مغربی عیدائیت کو فتح کرتے ہوئے نہ ہی یا دیگر قسم کی آئیکیا ہٹ محسوں نہیں کی۔ بہر حال ایسا لگتا ہے کہ یورپ واضح طور پر ان کے لئے بے کشش تھا کیونکہ اس غیرمہذب قسم کے پسما ندہ سمندر یار علاقے میں تجارت کے بہت کم مواقع تھے مال غنیمت کم ملا قبر میانہ دو ان کی آب و ہواخو فائ کے تھی۔

عمر ٹانی (20-717ء) کے عبد اقتدار کے اختتام تک سلطنت مشکلات میں گھر چکی تھی۔ جدیدیت سے پہلے کے دور کی سلطنوں کی عمر مختصر ہوا کرتی تھی۔ اضافی زرعی پیداوار پر استوار ہونے کی وجہ سے سلطنت کے چھیلاؤ کے ساتھ ایک ایسا مرحلہ آجا تا تھا کہ وسائل کی قلت ہو جاتی تھی۔ عمر کو قسطنطنیہ فتح کرنے کی جاہ کن کوشش کا خمیازہ بھگتا پڑا جونہ صرف ناکام ہوگئ تھی بلکہ جان و مال کا بھاری نقصان بھی اٹھانا پڑا تھا۔ عمر پہلے خلیفہ تھے جنہوں نے ذمیوں

## More Books Visit : iqbalkalmati.blogspot.com <sup>€80</sup>

کی تبدیلی مذہب کی حوصلہ افزائی کی۔ ذمی بھی اس باوقار مذہب کو اپنانے کے مشاق مے کین چونکہ انہوں نے جزیہ مزید ادانہیں کرنا تھا اس لئے محاصل میں زبردست کی واقع ہو گئی۔عمر ا یک دیندار انسان تھے انہوں نے مدینہ میں پرورش پائی تھی اور وہاں وہ مذہبی تحریک سے متاثر ہوئے تھے۔ انہوں نے خلفائے راشدین کے نقش قدم پر چلنے کی کوشش کی اسلامی اتحاد کے مثالئے بر زور دیا، تمام صوبوں سے مساوی برتاؤ کیا (شامیوں کوتر جی نہیں دی) اور ذمیوں کے ساتھ اچھا سلوک روار کھا۔ وہ بہت مقبول ہو گئے تھے تاہم ان کی اسلامی یالیسیاں' جو کہ متقی لوگوں کو بہت پیند تھیں ' کمزور ہوتی ہوئی سلطنت کی معیشت کے لئے ٹھیک نبیں تھیں۔ان کے جانشین کومستقل طور پر بغاوتوں اور شدید عدم اطمینان کا سامنا رہا۔اس سے تھوڑا سا فرق پیدا مواكرة يا خليفه يزيد ثاني (4-720ء) كي طرح بدچلن مويا مشام اول (43-724ء) كي طرح متقى مور مشام ايك مضبوط اور ابل خليفه تها جس في سلطنت كي معيشت كو دوباره متحكم بنا ديا تاہم اس مقصد کے حصول کے لئے اس نے ریاست کوزیادہ مرکزیت پیندانہ اور زیادہ آمرانہ بنا دیا۔ وہ کسی روایتی بادشاہ سے بہت زیادہ مماثل ہو گیا تاہم اس سے سلطنت کو ساسی طور پر فائدہ ہوا۔مسلدیہ تھا کہ اس قتم کا طرز حکومت مخلص مسلمانوں کے لئے ناپندیدہ تھا اور بنیادی طور پر غیر اسلامی تھا۔ سوال می تھا کہ کیا ایک ریاست کو قرآنی اصولوں کے مطابق جلانا ناممکن ہے؟ شیعہ رفتہ زیادہ فعال ہونے لگے۔ان کے رہنما حضرت علیٰ کی نسل سے ہونے کے دعوے دار تھے ان کا ایمان تھا کے علم جومسلمانوں کو ایک عادلانہ معاشرے کے قیام کا اہل بنا تا ے حضرت محمد ﷺ کے خانواد ہے میں کمل طور پر محفوظ ہے اور یہ کہ صرف انہیں کو حکومت کرنی عائے۔ زیادہ ریڈیکل شیعہ امت سے موجودہ مسائل کا ذمہ دار پہلے تین خلفائے راشدین (حضرت ابوبكرٌ 'حضرت عمرٌ 'حضرت عثالٌ ) كوهمبراتے تھے' جنہیں جاہئے تھا كہ وہ حضرت علیٰ کو پہلے قیادت سنجالنے دیتے۔ بچھ زیادہ انتہا پیند شیعہ (جنہیں غالی کہا جاتا ہے) دوسرے مذا بب كوتبديل كر كے مشرف به اسلام موئے تھے اور وہ اپنے ساتھ اپنے پچھ پرانے عقا كد بھی اسلام میں لے آئے۔وہ حضرت علیٰ کوالوہی ہت کی تجسیم تصور کرتے تھے اور ان کا ایمان تھا كه جن شيعه رمنهاؤں كوقتل كر ديا گيا تھا وہ''غيبت'' ميں تھے اور آخرى زمانوں ميں عدل اور امن والی بوٹو بیائی سلطنت کو قائم کریں گے۔

**∮81**}

گرصرف فدہ ہی اموی حکومت سے الگ تھلگ نہیں تھے۔ فدہب تبدیل کرنے والے (موالی) دوسرے درجے کے افراد قرار پائے تھے۔ عرب مسلمانوں میں قبائلی تقسیمیں موجود تھیں۔ ان میں سے پچھلوگوں کی خواہش تھی کہ رعایا کے ساتھ ربط قائم کیا جائے اور بعض کی خواہش تھی کہ پرانی توسیعی جنگوں کو جاری رکھا جائے۔ تاہم اسلامی جذبہ اتنا ہمہ گیر ہو چکا تھا کہ ہر باغی گروپ کو فدہبی نظریے کو اپنانا پڑا تھا۔ جس بغاوت کے نتیج میں اموی عہد حکومت کا خاتمہ ہوااس پر بھی یہی بات صادق آتی ہے۔ عباسیوں نے اس ہمہ گیرخواہش کو عملی جامہ پہنایا کہ حضرت محمد تھی کے خانوادے کے کسی فردکو تحت نشین ہونا چا ہے اور اپنے رہنما کے بارے میں باصرار کہا کہ وہ رسول کریم تھی کے چیا عباس اور ان کے بیٹے عبداللہ گی نسل میں سے ہیں جو اولین قرآن خوانوں میں سب سے ممتاز تھے۔ 743ء میں انہیں ایران میں حیاست حاصل ہوئی۔ انہوں نے اگست 749ء میں کوفہ کو فتح کیا اور آخری اموی خلیفہ میں حمایت حاصل ہوئی۔ انہوں نے اگست دے دی۔ جب عبای خلفانے آخرکار سلطنت پر مضور خانی کو اگھ ہی برس عراق میں شاست دے دی۔ جب عبای خلفانے آخرکار سلطنت پر مضور خانی کو اگھ ہی برس عراق میں خلف قتم کے معاشرے کو تشکیل دیا۔



## عباسی: خلافت عظمی کا دور (935ء۔750ء)

عباسیوں نے خود کوشیعہ تناظر میں پیش کر کے تائید و حمایت حاصل کی تھی گر جب وہ اقتدار میں آگئے تو انہوں نے یہ ندی لبادہ اتار دیا اور واضح کر دیا کہ وہ تو خلافت کو روایتی زرعی انداز کی مطلق بادشاہت بنانا چاہتے ہیں۔ پہلے عبائ خلیفہ ابوالعباس السفاح کر ایم مطلق بادشاہت بنانا چاہتے ہیں۔ پہلے عبائ خلیفہ ابوالعباس السفاح عرب اشرافی خاندان کا بلا امتیاز قل کر دیا جانا اب تک نا قابلِ تصور رہا تھا۔ خلیفہ ابوجعفر المحصور کر با تھا۔ فاندان کا بلا امتیاز قل کر دیا جانا اب تک نا قابلِ تصور رہا تھا۔ فلیفہ ابوجعفر المحصور تقور کرتا تھا۔ ان خلفاء نے اپنے لئے ایسے خطاب اختیار کئے جوان کی بادشاہی کے الوہی حق کا اظہار کرتے تھے۔ خطاب المحصور کا مطلب تھا کہ اللہ نے اسے فتح حاصل کرنے کے لئے المہدی (85-775ء) کا خطاب اختیار کیا جس کا مطلب تھا ہم ایک انتظاب اختیار کیا جس کا مطلب تھا ہم ایک استعال کرتے ہیں مطلب تھا ہم ایر ایر استعال کرتے ہیں جوعدل اور امن کے عہد کو قائم کریں گے۔

شاید خلیفہ المہدی اس خطاب کو اپنا کراپنے باپ کی طرف سے شیعوں کے قل عام پران کی اشک شوئی کرنا جاہتا تھا۔ عباسیوں کو اس عدم اطمینان کا بھر پورعلم تھا جس نے انہیں امویوں کو نیچا دکھانے میں مدد دی تھی اور انہیں اس حقیقت کا ادراک تھا کہ ان غیر مطمئن گروہوں کو لاز مارعایتیں دینی جاہئیں۔اگر چہوہ خود بھی عرب تھے تاہم سلطنت میں عربوں کو مراعاتی درجے پر فائز کرنے کے عمل کوختم کر دیا۔ انہوں نے اپنا دارالخلافہ دمشق سے عراق

€83﴾

منتقل کرلیا، پہلے وہ کوفہ میں منتقل ہوئے اور بعدازاں انہوں نے بغداد کو اپنا دارالخلافہ بنالیا۔
انہوں نے تمام صوبوں کے ساتھ مساوی برتاؤ کا عہد کیا اور کسی نسلی گروپ کے ساتھ خصوصی
سلوک نہ کرنے کی روش کو اپنایا جس سے موالی مطمئن ہو گئے۔ان کی سلطنت مساوات بیندانہ
تھی اور ہر قابل شخص کے لئے در بار اور انتظامیہ تک رسائی کا راستہ کھلاتھا۔ تا ہم کوفہ سے بغداد
کی طرف منتقلی اہم تھی۔ بغداد کے مرکز میں انتظامیہ رہتی ہے۔ یہیں در بارتھا اور شاہی خاندان
کے کل تھے۔ وست کارول اور خادموں کے بازار اور گھر مرکز کے اردگرد واقع تھے۔ بغداد کو
دریائے دجلہ کے کنارے آباد کیا گیا تھا، جوعراق کی زراعت میں ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت
رکھتا تھا۔وہ سامانی عہد کے ایران کے دارالحکومت اصفہان کے بھی مماثل تھا نیزئی خلافت کو
مرکز کے ارسام بادشاہی کے نمونے پر استوار کیا گیا تھا۔

خلیفہ ہارون الرشید نے خلف کے راشدین کی بجائے قدیم طرز کے بادشاہوں کی طرح حکومت کی۔
ہارون الرشید نے خلفائے راشدین کی بجائے قدیم طرز کے بادشاہوں کی طرح حکومت کی۔
وہ اپنی رعایا ہے الگ تھلک رہتا تھا' اولین خلفا کے زیر اثر بے تکلفا نہ رنگ میں رنگی ہوئی
زندگی کی جگہ تکلفات نے لے لی۔ جب وہ در بار میں آتا تو حاضرین زمین کو بوسہ دیا کرتے
تھے۔ یہ انداز صرف اللہ کے سامنے جھکنے والے عربوں کے زمانے میں تو نا قابل تصور تھا۔
حالانکہ رسول کریم بیٹ نے دوسرے انسانوں کے مانند اپنے نام ہے ہی ہمیشہ خود کو پکارا جانا
پند کیا تھا لیکن خلیفہ نے دوسرے انسانوں کے مانند اپنے نام سے ہی ہمیشہ خود کو پکارا جانا
ہوتے تھے جو اس امر کی علامت تھے کہ خلیفہ اتنا طاقتور ہے کہ زندگی اور موت پر بھی اختیار رکھتا
ہو نے سے جو اس امر کی علامت کوخود نمٹانے کی بجائے وزیروں پر چھوڑ دیا۔ اس کا کر دار
صرف در بارتک محدود ہو گیا تھا۔ تاہم وہ جعہ کی نماز کی امامت کر واتا تھا اور جنگوں میں اپنی
صرف در بارتک محدود ہو گیا تھا۔ تاہم خود فوق بھی تبدیل ہو چکی تھی۔ اب یہ سلمانوں کی فوج نہیں
دہ گئی تھی بلکہ ایرانیوں کی فوج بن گئی تھی۔ ایرانیوں نے عباسیوں کو اقتدار دلوانے میں مددی
تھی اور وہ خلیفہ کی ذاتی فوج تصور ہوتے تھے۔

یہ بات نہ بہی ترکم یک کے لئے ناگوار تھی جس کے لوگوں نے عبا ییوں کے پہلے پہل اقتدار میں آنے پرکافی امیدیں قائم کرلیں تھی۔خلیفہ کا فرض تھا کہ وہ رعایا کو تحفظ فراہم کرے اور ہارون الرشید کے دور میں جب خلافت اپنے عروج کو پہنچ گئی تھی سلطنت میں بے نظیرامن قائم ہو چکا تھا۔ بغاوتوں کوسفاکی کے ساتھ کچل دیا گیا تھا اورعوام دیکھ سکتے کہ اس

حومت کی خالفت کرنا عبث ہے تاہم لوگ زیادہ نارال اور بغیر کسی پریٹانی کے جی رہے تھے۔
ہارون الرشید علوم وفنون کا سر پرست تھا اور اس نے ایک عظیم تقافی نشاۃ ثانیہ برپا کی۔ ادبی تقید فلفہ شاعری طب ریاضی اور فلکیات نہ صرف بغداد میں بلکہ کوف بھرہ اور حران میں بھی فروغ پا رہے تھے۔ ذمیوں نے بونان اور شام کی طبی اور فلسفیانہ کلا کی کتابوں کوعربی میں ترجمہ کر کے اس نشاۃ ثانیہ میں حصہ لیا۔ ماضی کے علم کو بنیاد بنا کر جو کہ اب انہیں دستیاب تھا مسلمان عالموں نے اس زمانے میں بوری سابقہ تاریخ سے زیادہ سائنسی دریافتیں کیں۔ صنعت اور تجارت نے اس زمانے میں بوری سابقہ تاریخ سے زیادہ سائنسی دریافتیں کیں۔ صنعت اور تجارت نے اسلامی تصور کرنا مشکل تھا۔ فلیفہ اور اس کے قریبی لوگ عوام سے الگ تھلک شان و شوکت کے ساتھ رہتے تھے جو کہ رسول کریم ﷺ اور خلفائے راشدین کی زاہدانہ روش کے میسر متفاد تھا۔ قرآن کی چار ہو یوں والی ہدایت کے برعکس انہوں نے ساسانی بادشاہوں کی طرح بڑے بڑے سرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول بادشاہوں کی طرح بڑے برے برے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول بادشاہوں کی طرح بڑے برائے ہوں واکی ہدایت کے برعکس انہوں نے ساسانی کے سے اور نہیں تھی۔

#### **€85**}

سفاکانہ جبر کے بعد وہ لوگ چھے امام حضرت جعفر الصادق کا بات سننے پر آمادہ ہو گئے جہنیں خلیفہ المنصور نے قید کررکھا تھا۔حضرت جعفر صادق نے نص کے فلیفہ کو یہ کہتے ہوئے پیش کیا کہ اگر چہدہ امام ہیں اور امت کے حقیق رہنما ہیں تاہم وہ خلافت کے لئے اپنے دعویٰ پیش کیا کہ اگر چہدہ امام ہیں اور امت کے حقیق رہنما ہیں تاہم وہ خلافت کے لئے اپنے دعویٰ پر اصرار نہیں کرتے۔ آئندہ سے امام ایک روحانی استاد ہوگا' وہ اپنی نسل کو الوہی علم اور تر آن کا باطنی فنم عطا کرے گا۔ شیعوں کو چاہئے کہ ایسی خطرناک سیاسی فضا میں اپنے نظریات اور سیاسی تصورات کو اپنے تک ہی رکھیں۔

تاہم اس فلنفے کوتصوف کی جانب مائل اشرافیہ ہی نے پند کیا۔ زیادہ تر مسلمان . ایک زیادہ مہل ایمان کے طلب گار تھے اور وہ انہیں اس نظریے میں مل گیا جو پہلے پہل اموی دور کے اختتام برظہور پذیر ہوا تھا گر جے ہارون الرشید کے عہد میں نمایاں مقام حاصل ہوا۔ بینظر میسائیت کے حفرت عیسی " کے متعلق نظریے سے مشابہہ تھا۔ اس کے مطابق قرآن الله كاغير مخلوق كلام ہے جو ابد سے موجود چلا آرہا ہے اور جو حضرت محمر ﷺ پرنازل ہونے والی کتاب کی شکل میں انسانوں کو ملا ہے۔مسلمان خدا کوتو نہیں دیکھ سکتے تھے تاہم وہ قرآن کی تلاوت میں اسے من سکتے تھے اور محسوں کر سکتے تھے کہ وہ الوہی حضوری میں ہیں۔ جب وہ وحی کے الفاظ بولتے تو خدا کا کلام ان کی زبان پر اور ان کے منہ میں ہوتا' جب وہ کتاب مقدس کو الٹھاتے تو وہ خدا کواپنے ہاتھوں میں تھامتے۔اس فلفے نے معتز لہ کوخوف زدہ کر دیا کیونکہ ہیہ ان کے عقل پیندانہ تقویٰ اورا تحاد کے کڑے احساس پر تنقید کرتا تھا اور خدا کی سادگی پر زور دیتا تھا۔اس فلفے نے قرآن کو دوسری الوہی ہستی بنا دیا تھا۔ تاہم باطنی شیعوں کی طرح معتزلہ بھی ایک دانش ورانداقلیت ہی رہے جبکہ قرآن سے بیعقیدت بہت زیادہ مقبول ہوگئی۔اس کے ماننے والوں کو اہل حدیث کہا جاتا تھا کیونکہ ان کا اصرار تھا کہ رسول کریم ﷺ کی سنت اور حدیث کواسلامی قانون کی بنیاد ہونا چاہئے۔انہوں نے امام ابوصنیفیّا کے پیروکاروں سے اتفاق نہیں کیا جو کہتے تھے کہ فقیہہ کواجہاد کرنے کا اختیار حاصل ہے اور ان کا کہنا تھا کہ انہیں قرآنی ہدایت اور حدیث کو بنیا دینائے بغیر قانون سازی کی اجازت ہونی جائے۔

چنانچہ اہل حدیث روایت پند سے وہ مثالی ماضی کی محبت میں مبتلا ہے۔ وہ تمام خلفائے راشدین کا احترام کرتے سے حتی کہ حضرت معاویہ کا بھی رسول کریم ہے کے ایک ساتھی ہونے کی حیثیت میں احترام کرتے ہے۔ معتزلہ کے بھی بونے کی حیثیت میں احترام کرتے ہے۔ معتزلہ کے بھی وکہ سیای طور پر فعال سے وہ اس امر پر اصرار کرتے ہے کہ'' خیر کا حکم دینے اور برائی سے روکے'' کی فرمہ داری صرف

#### **€86**

چند ہی لوگوں کی ہے۔خلیفہ کا مذہب کوئی بھی ہواس کی اطاعت کی جانی جا ہئے۔ یہ چیز ہارون الرشید کو پہند آئی تھی جو زیادہ مذہبی تح یکوں سے مصالحت کے لئے مضطرب تھا۔ اس نے اہل حدیث کے انقلاب مخالف رجحان کو تسلیم کیا۔ بغداد میں معتزلہ کی قبولیت ختم ہو گئی اور اہل حدیث نے ان کا ساجی مقاطعہ کر دیا۔ ان کی درخواست پر چندمواقع پر تو حکومت نے متاز معتزلہ کو حوالہ کرنداں بھی کر دیا۔

عباسی مذہبی تحریک کی قوت ہے آگاہ تھے اور چونکہ وہ اپنی حکمرانی کے سلسلے کو قائم کر چکے تھے اس لئے انہوں نے اپنے اقتدار کا اسلامی جواز مہیا کرنے کی کوشش کی۔ انہوں نے رعایا کی زندگیوں کو با قاعدہ بنانے کے لئے فقہ کے ارتقا کی حوصلہ افزائی کی۔سلطنت میں ایک تقسیم انجرنے لگی۔ عام لوگوں کی زندگیوں پرشریعت کا اثر تھا مگر اسلامی اصول نہ تو دربار میں رائج تھے اور نہ ہی حکومت کے اعلیٰ عہد بیداران پڑمل کرتے تھے بلکہ وہ عباسی ریاست کے مفادات کی غرض سے اسلام سے پہلے کے آمرانہ قاعدوں سے وابستہ تھے۔

امویوں کے زیر حکومت ہر شہر نے اپنی الگ فقہ وضع کر لی ہوئی تھی تاہم عباسیوں نے فقہا پر زور دیا کہ وہ قانون کا زیادہ متفقہ نظام وضع کریں۔ مسلمانوں کی زندگی کی ساخت میں زبروست تبدیلی واقع ہو بچی تھی۔ چونکہ اسلام قبول کرنے کے ممل کی حوصلہ افزائی کی جا رہی تھی اس لئے ذمی ایک اقلیت بنتے جا رہے تھے۔ اب مسلمان اشرافیہ کا ایک جھوٹا سا گروپ نہیں رہے تھے جو غیر مسلم اکثریت سے الگ تھلگ عسکری شہروں میں رہتے تھے بلکہ اب وہ اکثریت میں تھے۔ پچھ مسلمانوں نے حال ہی میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپنی اب وہ اکثریت میں تھے۔ پچھ مسلمانوں نے حال ہی میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپنی ایک ایک قام اور مسلمہ اداروں کی ضرورت تھی۔ اس وقت علا کا ایک ممتاز طبقہ اجرنا شروع ہوا۔ ایک نظام اور مسلمہ اداروں کی ضرورت تھی۔ اس وقت علا کا ایک ممتاز طبقہ اجرنا شروع ہوا۔ میں کر قانون کے مطالعہ کی حوصلہ افزائی کی۔ غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل دو علا نے لا فائی قاضوں کو زیادہ جر پور تربیت دی جانے گی اور المہدی اور ہارون الرشید نے فقہ کے سر پرست میں کر قانون کے مطالعہ کی حوصلہ افزائی کی۔ غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل دو علا نے لا فائی کا میر انجام دیا۔ مدید میں رائج قوانین اور نہ بی افعال کو پیش کیا گیا تھا بھن کہ بارے میں مالک ابن انس کا ایمان تھا کہ رسول کر یم تھی کی سنت ان میں محفوظ ہے۔ آپ کے شاگردوں کی جیل گیا۔

نے آپ کے نظریات کو مالکی مکتب فکر کی صورت میں ترقی دی جو مدینہ مصراور شالی افریقیہ میں گیا۔

#### **€87**

تا ہم دوسر بولوں کا خیال تھا کہ موجودہ دور کا مدینہ حقیقتاً بدعتوں سے خالی اسلام کا ایک قابلِ اعتماد رہنما ہے۔ امام محمد ادریس این الشافعیؒ (وفات 820ء) نے جو کہ غزہ میں غربت میں پیدا ہوئے تھے اور انہوں نے امام مالک کے ساتھ مدینہ میں تعلیم حاصل کی تھی کہا کہ کسی ایک اسلامی شہر پر انحصار کرنا درست نہیں ہے جاہے اس کا ماضی کتنا ہی جلیل القدر ہو۔ اس کے بجائے تمام فقہ کی بنیاد رسول کریم عللے کی احادیث کو ہونا چاہئے کیونکہ آپ عللے قرآن کے حقیقی شارح بھی تھے۔قرآن کے احکامات اور قوانین کو حضرت محمد ﷺ کی حدیث اور سنت کی روشی میں سمجھا جا سکتا ہے۔ تاہم شافعی مسلک کے لوگ اس امر پر زور دیتے ہیں کہ ہر حدیث کے راوی ایسے متند اور مقی مسلمان ہونے جائیں' جن کا سلسلہ خود حضرت محمد ﷺ تک براہ راست قائم ہو۔اس کو اسناد کہا جاتا ہے۔اسناد کی لازماً سخت چھان پینک کی جانی چاہئے اور اگر اس زنجیر کی ایک کڑی بھی بُرا راوی ثابت ہوتو ایسی حدیث کو بالکل قبول نہیں کرنا چاہئے۔امام شافعیؓ نے اہل حدیث اور امام ابو حنیفہؓ جیسے ان فقہا کے مامین مصالحت کی کوشش کی جواجتهاد کی ضرورت پر زور دیتے تھے۔ امام شافعی اس بات سے متفق تھے کہ اجتہاد کسی حد تک ضروری بھی ہے تا ہم ان کا ایمان تھا کہ اس کورسول کریم ﷺ کی روایات اور معاصر عمل کے درمیان قیاس تک محدود ہونا چاہیے۔ امام شافعی نے کہا کہ اصول فقہ چار ہیں یعن قرآن سنت رسول ﷺ و قیاس اور اجماع۔ خدا بوری امت کو باطل پرنہیں ہونے دے گا اس کئے اگر کسی روایت کوتمام مسلمان قبول کر لیس خواہ اس کی تائید کوئی ایک قرآنی آیت یا حدیث نہ بھی کرتی ہوتو اےمصدقہ ومسلمہ شلیم کیا جانا چاہئے۔امام شافعیؓ کا طریق درتی کے جدید معیارات کے مطابق رسول کریم ﷺ کی سنت کی مطوس تاریخیت کویٹینی بنانے کا اہل نہیں تھا تاہم بدایک ایسے طرز زندگی کی تخلیق کے لئے خا کہ ضرور مہیا کرسکتا تھا جومسلمانوں کوایک گهرااوراطمینان بخش مذہبی تجربه یقیناً کروا تا۔

امام شافعی کے کام کی بنیاد پر دوسرے عالموں نے احادیث کا مطالعہ کیا۔ امام بخاری (وفات 870ء) اور امام مسلم (وفات 878ء) نے حدیث کے دومتند مجموعے مرتب کئے جنہوں نے فقہ میں دلچیں کوفروغ دیا اور بالآخر بوری اسلامی سلطنت میں شریعت کے مقدس قانون کی بنیاد پر استوار ایک کیساں نہ ہی زندگی کوتخلیق کیا۔ اس قانون کا سرچشمہ انسان کامل یعنی حضرت محمد کے گئے کے شخصیت تھی۔مسلمانوں نے اس امید کے ساتھ آپ کیا انسان کامل یعنی حضرت محمد کے گئے کے گئے کے کھانے کی خارجی زندگی کی مجھوٹی مجھوٹی جروئی ایر ہمی عمل کرتے ہوئے اور آپ کیا ہے کھانے ک

#### **€88**}

دھونے 'بولنے اور عبادت کرنے کے انداز کو اپناتے ہوئے زندگی بسر کرنا شروع کی کہ اس طرح وہ آپ بیٹے کی مانداللہ کی کامل اطاعت کرنے کے اہل ہو جائیں گے۔ فدہبی تصورات اور افعال اس لئے جڑنہیں پکڑ گئے تھے کہ انہیں طاقتور الہیات دانوں نے فروغ دیا تھا اور نہ ہی اس لئے کہ ان کی تاریخی یاعقلی بنیاد دکھائی جاسکتی تھی بلکہ اس لئے کہ ان پرعمل کرنے سے ہی بتا چلا تھا کہ وہ مومنوں کو مقدس ماور ائیت کا احساس مہیا کرتے ہیں۔ اس وقت سے مسلمان سنت کے ساتھ گہری وابنگی رکھتے ہیں 'جس نے انہیں حضرت محمد بھی کی شخصیت کے ساتھ ایک نہایت گہری سطح پر داخلی قربت عطاکی اور آپ بھی کو ساتویں صدی عیسوی میں ہی نہیں بلکہ ان کی زندگیوں میں دائی طور پرایک زندہ موجودگی اور انہی کا جزو بنادیا۔

تاہم شریعت بھی تمام اسلامی نیکوکاری کی طرح سیای ہی تھی۔ وہ ایک ایسے معاشرے کے خلاف احتیاج کرتی تھی جے ذہبی لوگ بدعنوان تصور کرتے تھے۔ امام مالک ابن انس اور امام شافی وونوں نے اولین عباسیوں کے خلاف شیعہ انقلابوں میں حصدلیا تھا۔ دونوں ہی کوسیاست میں حصہ لینے کی وجہ سے قید کیا گیا۔ تاہم انہیں رہا کر دیا گیا اور المهدى اور ہارون الرشید نے ان کی سریری کی جوان کی لیافت کواستعال کر کے پوری سلطنت کے لئے ایک مشتر کہ قانونی نظام تشکیل دینا جاہتے تھے۔شریعت نے درباری شان وشوکت اور بادشاہت کو ممل طور پر رد کر دیا۔ اس نے خلیفہ کے اقتدار کومحدود کیا' اس امر پر زور دیا کہوہ رسول کریم ﷺ یا خلفائے راشدین جیسا کردار نہیں رکھتا بلکہ اس کوتو صرف مقدس قانون کے منتظم بننے کی اجازت ہے۔ لہذا در بار داری کوغیر اسلامی قرار دیتے ہوئے مکمل طور پرمطعون کیا گیا۔ قرآن کی طرح شریعت بھی مساوات کا حکم دیتی ہے۔ اس میں کمزوروں کے تحفظ کے کئے خصوصی احکامات موجود ہیں نیز خلافت یا دربار جیسا کوئی ادارہ فرد کے ذاتی فیصلوں اور عقائد میں مداخلت کا کوئی اختیار نہیں رکھتا۔ ہرمسلمان پر بیمنفروفرض عائد ہے کہ وہ اللہ کے احکامات برعمل کرے اور کوئی فدہبی مقتررہ (اتھارٹی) کوئی ادارہ (جیسے ''چے جے'') اور فدہبی پیشواؤں کا کوئی مخصوص گروہ مسلمان فرد اور اللہ کے درمیان نہیں آ سکتا۔ سب مسلمان برابر تھے۔ کوئی اشرافیہ ملائیت یا پیٹوائیت وسلے کا کردار ادانہیں کرسکتی۔ یوں شریعت معاشرے کو دربارے بالکل مختلف سانچ میں وھالنے کے لئے کوشال تھی۔ اس کا مقصد ایک دوسری ثقافت تشكيل دينا اورايك احتابي تحريك منظم كرنا تهاجس كي وجه سے اس كا خلافت كے ساتھ تنازعه بيدا هو كيابه

#### **€89**

ہارون الرشید کے دور اقتدار کے اختتام تک یہ واضح ہو گیا تھا کہ خلافت اپنے عروج کے مرحلے کو عبور کر چکی ہے۔ جدید ذرائع مواصلات اور رابطوں کے جدید وسائل کے وجود میں آنے سے پہلے کوئی واحد حکومت اس قدر وسیع علاقے پر لامحدود وقت تک کنٹرول نہیں رکھتی تھی۔ مرکز سے دور واقع صوبے مثلاً پین (جہاں ایک مفرور اموی نے 756ء میں ایک خلاف سلسلۂ حکومت قائم کیا تھا) الگ ہونا شروع ہو گئے تھے۔ معیشت کو زوال آرہا تھا۔ ہارون الرشید نے سلطنت کو اپنے دو بیٹوں میں بانٹ کر اس مسئلے کوحل کرنے کی کوشش کی تھی گر اس کی وفات کے بعد دونوں بھائیوں میں خانہ جنگی چھڑ گئی (13-809ء)۔ اس زمانے میں دربار کی سیکولرسا خت کی بیعلامت تھی کہ فتنہ جنگوں کے برخلاف اس خانہ جنگی کا کوئی نظریاتی یا دربار کی سیکولرسا خت کی بیعلامت تھی کہ فتنہ جنگوں کے برخلاف اس خانہ جنگی کا کوئی نظریاتی یا اس نے اپنے دور اقتدار (3-818ء) کا آغاز کیا تو یہ امر واضح تھا کہ سلطنت میں دوبڑے مراکز قوت تھے: ایک تھا دربار کا اشرافی حلقہ اور دوسرا شریعت کی بنیاد پر قائم مساوات پنداور مراکز قوت تھے: ایک تھا دربار کا اشرافی حلقہ اور دوسرا شریعت کی بنیاد پر قائم مساوات پنداور دستور پینڈ و حلقہ۔

مامون الرشيد کواپے اقتدار کی کمزوری کاعلم تھا۔اس کا دوراقتد ارخانہ جنگی کوفہ اور بھرہ میں شیعی بعاوت (15-814ء) اور خراسان میں ایک خارجی انقلاب سے شروع ہوا تھا۔
اس نے ان مخالف گروپوں سے مصالحت اور فدہی تناؤ کو کم کرنے کی کوشش کی تاہم اس کی ان پلاسیوں کی وجہ سے بہلے سے بھی بدتر ہو گئے۔ خود ایک دانشور ہونے کی وجہ سے اس کے علاوہ وہ یہ بھی د کیوسکتا تھا کہ اہل صدیث جواس بات پر زور و یہ تھے کہ ہر مسلمان کی اس کے علاوہ وہ یہ بھی د کیوسکتا تھا کہ اہل صدیث جواس بات پر زور و یہ تھے کہ ہر مسلمان کی الوہی تانون تک براہ راست رسائی ہوتی ہے ان کی عوامی تحریکہ مطابق بادشاہت کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتی۔ چونکہ معز لہ دوبارہ اقتدار میں آگئے تھے لہذا انہوں نے اہل صدیث سے مطابقت نہیں رکھتی۔ چونکہ معز لہ دوبارہ اقتدار میں آگئے تھے لہذا انہوں نے اہل صدیث سے معز اللہ لینا شروع کر دیا۔ام احمد بن خبل اللہ وہ عوام سے کٹ کررہ ممتز اہل صدیث کوقید میں ڈال دیا گیا۔امام احمد بن خبل آیک عوامی ہیرو بن گئے۔معز لہ کی حمایت کر کے مامون نے کوئی بھلاکا م نہیں کیا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ نظلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ حمایت کر کے مامون نے کوئی بھلاکا م نہیں کیا تھا۔اس کا نتیجہ یہ نظلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ حمایت کر کے مامون نے کوئی بھلاکا م نہیں کیا تھا۔اس کا نتیجہ یہ نظلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ حمایت ایک مرحلے پر خلیفہ نے شیعوں کے آٹھویں امام علی الرضا کو اپنا جانشین بنا کر ان کی حمایت سے اور وہ خلیفہ کے کوشش کی تائم شیعہ بھی معز لہ کی طرح فقط ایک روحانی اور وانشور حمایت سے اور وہ خلیفہ کے لئے عوامی تائید حاصل نہیں کروا سکتے تھے۔ چند ماہ بعد امام رضا مشارافیہ ہی حقے اور وہ خلیفہ کے لئے عوامی تائید حاصل نہیں کروا سکتے تھے۔ چند ماہ بعد امام رضا

**∮90**∳

فوت ہو گئے امکان ہے کہ انہیں قتل کیا گیا ہو۔

بعد میں آئے والے خلفائے شیعوں کی خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کی اور کبھی ایک اور کبھی دوسرے مذہبی دھڑے کے درمیان معلق رہے جبکہ انہیں کچھ بھی حاصل نہیں ہوا۔ خلیفہ امعتصم نے فوج کوا بنی ذاتی فوج میں بدل کر بادشاہت کو مضبوط بنانے کی کوشش کی۔ اس کلی فوج ترک غلاموں پر مشمل تھی۔ تاہم اس کا بھیجہ یہ نکلا کہ وہ عوام سے مزید الگ تھلگ ہو گیا نیز ترک فوجیوں اور بغداد کے لوگوں کے مابین تناؤ پیدا ہو گیا۔ اسی وجہ سے خلیفہ نے دار الخلافہ سامرہ منتقل کر لیا جو کہ بغداد کے جنوب میں ساٹھ میل دور واقع تھا۔ لیکن اس کے اس اقدام نے اسے مزید الگ تھلک کر دیا۔ ترک جن کا لوگوں کے ساتھ کوئی فطری رابط نہیں تھا ہر عشرے میں مضبوط ہوتے گئے اور آخر کار وہ خلیفہ سے الگ سلطنت کا کنٹرول حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ نویں صدی کے اواخر اور دسویں صدی کے شروع میں سیاسی طور پر سرگرم میں کامیاب ہو گئے۔ نویں صدی کے اواخر اور دسویں صدی کے شروع میں سیاسی طور پر سرگرم شیعوں نے مسلح بغاوتیں کیں اور انہوں نے متصوفانہ گوشہ گیری نہیں اپنائی۔ ادھر معاشی بحران

تاہم سیای انتشار کے دنوں میں سنی مسلک نے تقویت پائی۔معترالہ اور اہل صدیث نے رفتہ رفتہ اپنے اختلافات خم کردئے اور باہم قریب ہو گئے۔ اس عمل میں ایک اہم شخصیت سے ابوالحن الاشعری (وفات 935ء) جنہوں نے معترلہ اور اہل حدیث کی البیات کے مابین توافق کی کوشش کی۔معزلہ خدا کے تجسیسی تصورات سے اس قدر خوف زدہ سے کہ انہوں نے اس امر کوشلیم کرنے سے انکار کردیا کہ خدا کوئی''انسانی'' اوصاف رکھتا ہے۔ جب قرآن اس امر پر زور دیتا ہے تو خدا کس طرح ''بول' یا''کی تخت پر بیٹے'' سکتا ہے۔ جب قرآن اس امر پر زور دیتا ہے تو خدا کس طرح ''بول' یا''کی تخت پر بیٹے'' سکتا ہے؟ ہم خدا کے''علم' یا'' طاقت' کے بارے میں کیسے بات کر سکتے ہیں؟ جبداہل حدیث کا کہنا تھا کہ اس سے خدا کا درجہ گھٹ کر کسی نمہی خصوصیت سے عاری تجرید ہی رہ جاتا ہے۔ کہنا تھا کہ اس سے خدا کا درجہ گھٹ کر کسی نہ ہی خصوصیت سے عاری تجرید ہی رہ جاتا ہے۔ الاشعریؒ نے ان سے موافقت تو کی ناہم معزلہ کی بات یہ کہر کسلیم کی کہ خدا کی صفات انسانی الواظ جو اس کا اظہار اوصاف کے جیسی نہیں ہیں۔ قرآن خدا کا غیز مخلوق کیل ہے ہے ہو سے تاہم انسانی الفاظ جو اس کا اظہار کرتے ہیں اور روشنائی اور کتاب کا کاغذ مخلوق ہیں۔حقیقت کے پردے میں نہاں کی پراسرار جو ہرکی تاش لا یعنی ہے۔ وہ تاریخ کے شوس حقائق ہی کو جان سکتے ہیں۔ الاشعریؒ کے خیال برا ہے۔ جو ہرکی تاش لا یعنی ہے۔ وہ تاریخ کے شوس حقائق ہی کو جان سکتے ہیں۔ الاشعریؒ کے خیال میں کوئی فطری قوانین موجود نہیں ہیں۔خدا ہر لیے دنیا کواسیے امرے چلار ہا ہے۔

**∮91**}

آ زاد ارادے جیسی کوئی شے وجود نہیں رکھتی ہے لوگ اس وقت تک کچھ نہیں سوچ سکتے جب تک خدا ان میں اور ان کے ذریعے نہ سوچے آگ اس لئے نہیں جلتی ہے کہ جلنا اس کی فطرت ہے بلکہ وہ تو اللّٰہ کی مرضی ہے جلتی ہے۔

مسلمانوں کی اکثریت ہمیشہ معتزلہ کے افکار کو اپنے لئے نا قابل فہم یاتی تھی۔اس کے برعکس الاشعری کا فلفہ سی مسلمانوں کا غالب فلفہ بن گیا۔ واضح بات ہے کہ بدکوئی عقلیت پیندانه مسلک نہیں تھا بلکہ زیادہ متصوفا نہ اور مراقباتی نظام تھا۔ اس نے مسلمانوں کو باور کرایا کے قرآن کے مطابق الوہی ہتی ہر جگہ موجود ہے خار جی حقیقت میں ماورائی حقیقت کو نہاں دیکھا جاسکتا ہے۔انہوں نے اہل حدیث کے ہاں موجود اس تشکی کوسیراب کیا کہ خداکا تجربه ٹھوس حقیقت میں کیا جائے۔ یہا لیک ایبا فلسفہ تھا جو کہ شریعت کی روح سے ہم آ ہنگ تھا۔ مسلمان حضرت محمد ﷺ کے طرز حیات کے مطابق زندگی گزارنے کے لئے زندگی کے جیوٹے سے چھوٹے معاملے میں بھی آپ بیٹ کی سنت برعمل کرتے تھے۔ اللہ کے محبوب رسول حضرت محر ﷺ کے اسوہ برعمل کرتے ہوئے تیموں سے شفقت کا سلوک کر کے غریوں کی وادری کر کے اور جانوروں پرمہر بانی کر کے یا کھانا کھاتے ہوئے تہذیب وشائشگی کا روبیا پنا کرخود کوخدا کا پسندیدہ انسان بنایا جا سکتا تھا۔مسلمان قرآن کی ہدایت برعمل کر کے خدا کا ذکر کرتے ہوئے اپنی زندگیوں کے شکافوں کو بھر لیتے تھے <u>ہے</u> دسویں صدی کے وسط تک شریعت بوری سلطنت میں رواج یا گئی۔ فقہ کے حار مکتب فکر تھے لیمنی حنفیٰ مالکیٰ شافعی اور حنبلی۔مؤخرالذکر کتب فکرامام حنبل ؒ کے افکار برمبنی تھا اور اہل حدیث اسے مانتے تھے۔عملی طور بران حاروں ملکوں میں کوئی نمایاں فرق نہیں تھا۔ ہرمسلمان ان میں ہے کسی کوبھی چن سکتا تھا تا ہم زیادہ ترمنلمان مقامی طور پرغالب مسلک ہی کی طرف ماکل ہوتے تھے۔

تا ہم جیبا کہ کوئی فردتو قع کر سکتا ہے ٹی مسلمانوں کو متحد کرنے والا عامل سیاسی تھا۔ خدا کا تجربہ برادری کی اختیار کردہ صورت میں کیا گیا اور اس نے ایک مسلمان کی ذاتی پر ہیزگاری پر اثر ڈالا۔ تمام سنی مسلمان حضرت محمد ﷺ اور خلفائے راشدین کا احترام کرتے

**€92**}

تھے۔ حضرت عثان یا حضرت علی اپنی ناکامیوں کے باوجود نہایت متی مسلمان سے اور وہ اللہ کی اطاعت کے معالمے میں موجودہ حکم انوں ہے کہیں آگے تھے۔ سنیوں نے شیعوں کے برعکس پہلے تین خلفائے راشدین کا مقام گھٹایا نہیں۔ شیعہ کہتے تھے کہ صرف حضرت علی ہی امت کے امام ہیں۔ شیعول کے المیہ وژن کے مقابلے میں سنیوں کا مسلک زیادہ امید پرستانہ تھا۔ ان کا ایمان تھا کہ خدا ناکامیوں اور تنازعوں کے وقت بھی ان کے ساتھ ہوسکتا ہے۔ برادری کی ایمان تھا کہ خدا ناکامیوں اور تنازعوں کے وقت بھی ان کے ساتھ ہوسکتا ہے۔ برادری کی وحدت ایک مقدس قدرتھی کیونکہ اس سے اللہ کی تو حید کا اظہار ہوتا تھا۔ یہ کی بھی فرقہ وارانہ تقسیم سے کہیں زیادہ اہم تھی۔ چنانچہ امن کے حصول کے لئے موجودہ خلیفوں کو ضرور تسلیم کرنا چاہئ خالانکہ ان کی خامیاں واضح ہیں۔ اگر مسلمان شریعت کے مطابق زندگی بسر کریں تو وہ چاہئ فقافت تخلیق کر کے موجودہ برعنوان سیاسی نظام کو تبدیل کر سکتے ہیں اور اسے اللہ کی رضا کے تابع بنا سکتے ہیں۔



## باطنی تحریکیں

اگر چدا کثریت اس عقیدے پڑمل پیرائھی تاہم اس نے سب مسلمانوں کومطمئن نہیں کیا۔ جولوگ زیادہ دانشور تھے یا تصوف کی طرف مائل تھے انہیں مذہب کی مختلف تعبیر کی ضرورت تھی۔عباسیوں کےعہد میں اسلامی فلنفے اور روحانیت کی حیار مزید پیچیدہ شکلیں ظہور میں آئیں جنہوں نے اشرافیہ ہی کو متاثر کیا۔ان تصورات کو عام لوگوں سے خفیہ رکھا گیا تھا کیونکہ ماہرین کا ایمان تھا کہ کم تر ذہانت رکھنے والے لوگ انہیں غلط سمجھ لیس گے اوریپہ کہ وہ صرف عبادت اور مراقبے سے شعور پاسکتے ہیں۔ بدراز داری خود حفاظتی کا بھی ایک طریقہ تھی۔ شیعوں کے چھٹے امام جعفر الصادق نے اپنے شاگردوں کو اپنی حفاظت کی غرض سے تقیہ برعمل پیرا ہونے کی ہدایت کی۔شیعوں کے لئے وہ زمانہ بہت کڑا تھا کیونکہ انہیں سیاس انظامیہ کی جانب سے خطرہ لاحق تھا۔ ادھر علا کو بھی ان باطنی گروہوں کی مذہبی راستی کے حوالے سے شبہات تھے۔ تقیہ نے تنازعے کو بہت ہی کم کر دیا۔ عیسائیت میں ایبا ہوتا تھا کہ جولوگ ا تظامیہ (اسٹیبلشمنٹ) سے مختلف عقائد کے حامل ہوتے انہیں بدعتی قرار دے کرظلم وستم کا نشانه بنایا جاتا تھا۔اسلام کے بیہ پوشیدہ اختلاف کرنے والے لوگ اپنے نظریات کے حوالے سے خاموش رہے اور انہوں نے عام طور پر اپنے بستر پر ہی موت کو گلے لگایا۔ تاہم خفیہ رکھنے کی یالیسی ایک گهری معنویت بھی رکھتی تھی۔ باطنوں کی فکر اور الہیاتی بصیرت مجموعی طرز زندگی کا ایک حصہ تھیں ۔متصوفا نہا فکار کو خاص طور پر تخیلاتی اور وجدانی اعتبار سے درست سمجھ کر ان کا تجربه کیا جاسکتا تھا مگر ضروری نہیں تھا کہ انہیں کوئی باہر والا عام فردعقلی طور پرسمجھ سکے۔اگر کوئی شخص اس کامکمل طور پر جائزہ لینا چاہتا تو اسے ایک خاص جمالیاتی تربیت اور مہارت در کار ہوتی تھی۔

باطنوں کا خیال تھا کہان کے تصورات بدعت نہیں ہیں۔ان کا ایمان تھا کہوہ عام

علماء کے مقابلے میں وی کے زیادہ گہرے معانی کو بھے سکتے ہیں۔ یہ بات بھی ضرور ذہن میں رکھنی چاہئے کہ اسلام میں عقائد اور افکار اسنے اہم نہیں ہیں جتنے عیسائیت میں اہم ہیں۔ اسلام ایک ایسا فد جب جو کچھ مخصوص تصورات کو تسلیم کرنے کی بجائے لوگوں سے ایک خاص انداز سے زندگی بسر کرنے کا تقاضا کرتا ہے۔ وہ سب مسلمان جو باطنی مسلکوں کی طرف مائل ہوئے اسلام کے پانچ بنیادی ارکان پر عمل کرتے تھے۔ وہ 'شہادت' دیتے تھے کہ'' اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور حضرت محمد تھے گئے اللہ کے رسول ہیں۔' وہ روزانہ پانچ وقت نماز پڑھا کرتے تھے زندگی میں ایک مرتبہ مکہ جاکر جج کیا کرتے تھے۔ جو شخص بھی ان بنیادی ارکان پر عمل دیے ہوا ہوں ورائے میں ایک مرتبہ مکہ جاکر جج کیا کرتے تھے۔ جو شخص بھی ان بنیادی ارکان پر عمل یہیں اور حیات مائی کے مہنے میں روزے کے عقائد پچھ بھی ہوں۔

ہم شیعیت کے نظریے تقیہ پر پہلے گفتگو کر آئے ہیں جسے امام جعفر الصادق نے عباسیوں کے اقتدار میں آئے کے فوری بعد وضع کیا تھا۔ اگرچہ شیعہ بھی سنیوں کی طرح شریعت کو مانتے تھے تاہم ان کی اپنی فقہ تھی (جس کا نام امام جعفْر الصادق کے نام پر' 'فقه' جعفریہ" ہے) اور وہ اپنے وقت کے امام سے مدایت و رہنمائی لیا کرتے تھے جے اپنے دور کے لوگوں کے لئے الوبی (معلم) عطا کیا گیا ہوتا تھا۔ امام کسی بھی خطا سے پاک روحانی ہادی اورا یک کامل قاضی ہوتا تھا۔سنیوں کی طرح شیعہ بھی مسلمانوں کی اولین برادری کی طرح اللہ کا براہ راست تج به كرنا جائے تھ جس نے حضرت محد اللہ كى وحى قرآن كو نازل ہوتے و یکھا تھا۔ الوہی ہدایت یافتہ امام کی علامت سے شیعوں کے مقدس حضوری کے شعور کی عکاسی ہوتی تھی'جس کوصرف سے ارتکاز کرنے والے افراد ہی پاسکتے تھے مگرخطرناک دنیا سے پوشیدہ رکھتے تھے۔امامت کا نظر بیرعام سیاسی زندگی کی الهناک صورتحال میں الوہی ہدایت کومملی جامہ پہنانے میں درپیش شدیدترین مشکلات کو ظاہر کرتا ہے۔شیعہ یقین رکتے تھے کہ ہرامام کواس کے عہد کے خلیفہ نے قتل کروا دیا تھا۔ کر بلا میں تیسرے امام حضرت حسینؓ کی شہادت اس بات کی بین مثال تھی کہ اس ونیا میں خداکی رضا پھل کرنا کتنا مشکل ہے۔ وسویں صدی سے شیعہ عاشورہ کے دن (10 محرم) کو آپ کی شہادت کا سوگ عوامی سطم پر منانے گئے۔ وہ آنسو بہاتے' سینے پیٹتے ہوئے گلیوں میں سے گزرتے اور سلم سیاسی زندگی کی بدعنوانی کے خلاف اپنی لا فانی مخالفت کا اعلان کرتے جاتے۔ان کا احتجاج قرآن کے واضح احکامات کی خلاف ورزی کر کے امیروں کو مراعات دینے اور غریبوں کو کچل دینے کے عمل کے خلاف ہوتا تھا۔ ہوسکتا

**∳95**}

ہے کہ امام جعفر الصادق کی پیروی کرنے والے شیعہ سیاست سے الگ رہتے تاہم ساجی انصاف کی لگن ان کے اس احتجاج میں دل بن کر دھڑ کی تھی۔

جب نویں صدی کے دوران خلافت کو زوال آنے لگا تو عباسیوں کی شیعوں کے خلاف عداوت دو إرہ انجرآئی۔خلیفہ المتوکل (61-847ء) نے دسویں امام علی الہادی کو مدینہ ہے سامرا بلایا اور انہیں گھر میں نظر بند کر دیا گیا۔اس نے فیصلہ کیا تھا کہ اسے رسول کریم ﷺ کی حقیقی اولا د کے آزادر ہے کا خطرہ مول نہیں لینا چاہئے۔اس کے بعد سے امام حقیقتاً شیعوں ك لئے نا قابل رسائى مو كے اور وه صرف" نا بول"ك ذريع مى اين مانے والول سے رابطہ رکھ سکتے تھے۔ جب 874ء میں گیار ہویں امام فوت ہوئے تو بیان کیا جاتا ہے کہ ان کا ایک بیٹا تھا جواپی زندگی بچانے کے لئے غیبت میں چلا گیا۔ یقیی طور پر بارہویں امام کا کوئی واضح سراغ نہیں ہے جو کہ ہوسکتا ہے پہلے ہی فوت ہو گئے ہوں۔ تاہم آج بھی نائب ان کی طرف سے شیعوں کی سربراہی کرتے ہوئے انہیں قرآن کے باطنی مطالعے میں رہنمائی دیتے ہیں' زکو ۃ جمع کرتے ہیں اور قانونی فیصلے کرتے ہیں۔ جب 934ء میں امام غائب اپنی فطری زندگی بوری کر چکے تو ان کا نائب شیعوں کے لئے ایک خصوصی پیغام لے کر آیا۔اس پیغام کے مطابق وہ پردہُ غیب میں چلے گئے تھے اور خدانے انہیں معجزانہ طور پر چھپالیا تھا اور وہ شیعوں سے مزید رابط نہیں رکھیں گے۔ وہ ایک لمبے عرصے کے بعد کسی روز انصاف کے دور کا آغاز كرنے كے لئے واپس آئيں گے۔امام غائب كے پردة غيب ميں چلے جانے كے قصے كوكسى د نیاوی واقعے کے بیان کی طرح حقیقی معنوں میں نہیں لینا چاہے۔ بیتو ایک صوفیانه نظریہ تھا جو ا یک نا قابل گرفت ٔ غیر مرکی یا نا قابل رسائی ٔ و نیا میں حاضر مُرغیر و نیاوی ہتی کے بارے میں حارے احساس کو ظاہر کرتا ہے۔اس سے بیجھی ظاہر ہوتا ہے کہ اس دنیا میں کچی ندہی پالیسی کا نفاذ ناممکن ہے کیونکہ موجودہ خلفا نے اس زمین ہے حضرت علیؓ کے علم کومٹا ڈالا تھا۔اس کے بعد سے شیعہ علما امام غائب کے نمائندہ بن گئے اور ان کی رضا کی تشریح وتعبیر کے لئے اپنی صوفیا نہ اورعقلی بصیرتوں کو استعال کرنے لگے۔ بارہ اماموں پر ایمان رکھنے والے شیعوں نے سیای زندگی میں مزید کوئی حصہ نہیں لیا کیونکہ ان کا کہنا تھا کہ امت کے سیح رہنما امام غائب ۔ کی عدم موجود گی میں کوئی بھی حکومت جائز نہیں ہوسکتی۔امام کی واپسی کے لئے ان کی آرزو مندی برادری کی حالت برایک الوبی بےاطمینانی کا اظہار کرتی تھی۔

تمام شیعہ ندتو بارہ اماموں کو ماننے والے تھے ندسیاست سے نفرت کرتے تھے۔

اساعیلیوں کو یقین تھا کہ حضرت علی کا سلسلہ امام جعفر الصادق کے بیٹے حضرت اساعیل پرختم ہو جاتا ہے جنہیں امام متعین کیا گیا تھا مگروہ اپنے والد سے پہلے ہی وفات یا گئے تھے۔وہ امام جعفر الصادق کے دوسرے بیٹے حضرت موسیٰ کاظم کی امامت کوسلیم نہیں کرتے جبکہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ انہیں ساتواں امام تسلیم کرتے ہیں۔ 5 انہوں نے ایک مخفی روحانیت بھی تشکیل دی تھی جو صحفے کے باطنی مفہوم کو بیان کرتی تھی۔ تاہم سیاسی زندگی سے الگ ہونے کی بجائے انہوں نے ایک سراسر مختلف سیاسی نظام وضع کرنے کی کوشش کی اور ان میں سے بیشتر سیاس طور پر فعال تھے۔ 909ء میں ایک اساعیلی رہنما تونس پر قابض ہونے میں کامیاب ہو گیا اور اس نے المہدی کا لقب اختیار کر لیا۔ 983ء میں اساعیلیوں نے عباسیوں سےمصر بھی چھین لیا اور قاہرہ میں متوازی خلافت قائم کرلی جولگ بھگ دوصد یوں تک برقرار رہی۔اس کے علاوہ شام' عراق' ایران اور یمن میں بھی اساعیلی خفیہ طور پر سرگرم رہے۔لوگوں کو مقامی'' داعی'' بتدریج فرقے میں شامل کیا کرنا تھا۔جس مذہب پر نچلے درجوں ' مين عمل كيا جاتا تقاوه الل سنت جبيه انهين تفاتا هم نيا شامل مونے والاشخص جول جول ترقى ياتا جاتا اسے ایک زیادہ پیچیدہ فلفے اور روحانیت سے متعارف کروایا جاتا تھا جس میں ماورائی حیرت کے احساس کو بیدار کرنے کے لئے ریاضی اور سائنس کو بطور وسیلہ استعال کیا جاتا تھا۔ قرآن پر گہراغور وفکر کرنے کے بعد اساعیلیوں نے تاریخ کے دائر وی تصور کو وضع کیا جس کے مطابق ان کا ایمان تھا کہ جب سے شیطان نے خدا سے بغاوت کی ہے دنیا کو زوال آرہا ہے۔ دنیا میں چیعظیم پیغیر (حضرت آ دمٌ 'حضرت نوحٌ ' حضرت ابراہیمٌ ' حضرت مویٰ ً ' ' حضرت عیسی اور حضرت محمد ﷺ ) ہیں جن میں سے ہرایک نے اس زوال کوروکا تھا۔ ہر پیغمبر کا ا یک''وصی'' تھا جس نے اپنے پیغام کے خفیہ معانی ان لوگوں کوسکھائے جواسے سبجھنے کی اہلیت رکھتے تھے۔مثال کے طور پر حضرت موی " کے وصی حضرت ہارون اور حضرت محد ﷺ کے وصی حضرت علی تھے۔مومن ان کی تعلیمات برعمل بیرا ہو کر دنیا کوعدل کے آخری دور کے لئے تیار کریں گے جس کا آغاز حفرت مہدی کریں گے۔

یدایک پرکشش تحریک تھی۔ جہاں تنی دربار کے خلاف احتجاج کرتے ہوئے علوم و فنون سے دور ہو گئے تھے وہاں اساعیلیوں نے زیادہ دانشور مسلمانوں کو ندہبی طریقے سے نئے فلفے کا مطالعہ کرنے کا موقع فراہم کیا۔ وہ قرآن کی اپنی روحانی تفییر میں'' تاویل' کو استعمال کرتے تھے جو کہ عبادت گزار کی توجہ لفظی معانی سے ہٹا کر پوشیدہ' الوہی حقیقت کی طرف لے

#### **€97**

جاتی تھی جو کہاس کا اصل سرچشمتھی۔قرآن زور دیتا ہے کہ الوہی ستی کو کمل طور پرعقلی یا منطق انداز سے بیان نہیں کیا جا سکتا اس لئے خدا اپنے بندوں سے نشانیوں (آیات) کے ذریعے ابلاغ كرتا ب-اساعيلى بميشه خداك لئے كناية "نا قابل تصور" كى اصطلاح استعال كرتے تھے۔ان کا پیجی ایمان تھا کہ خدا ہمیشہ انسانی سوچ سے بلندتر رہا ہے اس لئے کوئی انکشاف یا الباقي نظام مجمى حتى نبيس مو يايا\_اساعيلى اس بات سے اتفاق كرتے تھے كه حضرت محمد عليه آخری اور چھ بڑے پیٹمبرول میں سب سے زیادہ اہم پیٹمبر ہیں تاہم وہ یہ بھی کہتے تھے کہ آپ ﷺ جس وحی کو لے کر آئے تھاس کی وضاحت صرف حضرت مہدیٌ آ کر کریں گے۔ چنانچیہ وہ نئے سی کے امکان کے لئے کشادہ تھے جو کہ زیادہ روایت پندعلما کے لئے چوزکا دینے والا امرتھا۔ تاہم اساعیلیت محض ایک استغراقی مسلک نہیں تھا۔ تمام سیچمسلمانوں کی طرح وہ بھی امت کی تقدیر کے بارے میں متفکر تھے اور ان کا ایمان تھا کہ اگر عقیدے کو سیا ی عمل سے جدا رکھا جائے تو وہ بے کار ہو جاتا ہے۔ ایک عادلانہ اور شائنتہ معاشرے کے قیام کے لئے جدوجہد کر کے در حقیقت وہ حضرت مہدی گی آمد کا راستہ ہموار کر رہے ہوتے ہیں۔ اساعیلیوں کے خلافت قائم کرنے سے ظاہر ہوا کہ ان کے مثالئے (آئیڈیل) میں سیاس جو ہر نهال تھا تا ہم ہیکھی اکثریت کومتاثر نہیں کر سکا۔اساعیلی وژن بہت زیادہ نظام مراتب والا اور اشرافی تھا جس کی وجہ ہے اس میں دانشور مسلمانوں کی بہت تھوڑی می تعداد کے لئے ہی کشش

اساعیلیوں نے اس زمانے میں ابھرنے والی تیسری مخفی تحریک ' نظافہ' سے کافی مقدار میں کا تناتی علامتیں اخذ کیں۔ اس تحریک نے عباسیوں کے دور میں بر پا ہونے والی شافتی نشاۃ ثانیہ سے جنم لیا تھا' خاص طور پر یونانی فلسفہ' سائنس اور طب سے جو کہ مسلمانوں کو اس وقت عربی میں رستیاب تھے۔فیلسوف میلئی (Hellenistic) مسلک عقلیت کے گرویدہ تھے۔ ان کا ایمان تھا کہ عقلیت پندی (Rationalism) ند بہ کی اعلیٰ ترین صورت ہے۔ وہ اس کی زیادہ اعلیٰ بصیرتوں کو قرآن سے مربوط کرنے کے خواہاں تھے۔ انہوں نے ایک مشکل کام کا بیڑا اٹھایا تھا۔ اس کی وجہ میتھی کہ ارسطواور بلوٹینس کا ''اعلیٰ ترین دیوتا'' اللہ سے بہت مختلف تھا۔ نہتو اس نے دنیا کو تخلیق کیا تھا' نہ ہی اسے دنیاوی واقعات سے غرض تھی نہ ہی اس نے آخری زمانے میں اس کا فیصلہ کرنا تھا۔ جہاں تو حید پرست خدا کا تجربہ تاریخی واقعات میں کر چکے تھے وہاں فیلسوف یونانیوں سے متفق تھے کہ دنیا ایک وہم ہے۔ اس کا نہتو آغاز میں کر چکے تھے وہاں فیلسوف یونانیوں سے متفق تھے کہ دنیا ایک وہم ہے۔ اس کا نہتو آغاز

ہے نہ درمیان اور نہ اختیا م کیونکہ کا نئات اپنی علت اولی سے ابدی طور پر ظہور پذیر ہوئی ہے۔
فیلسفو ف تاریخ کے ناپائیدار تغیر سے ماورا ہونے اور اس کے پیچے موجود الوہی ہتی کی تبدیل
نہ ہونے والی مثالی دنیا کا مشاہدہ کرنا سیکھنا چاہتے تھے۔ وہ انسانی عقل کومطلق عقل نیمی خدا کا
عکس سیجھتے تھے۔ تمام غیر عقلی باتوں سے اپنے شعور کو صاف کر کے اور ایک مکمل طور پر عقلی
طریقے سے زندگی بسر کر کے الوہی ہتی سے دور ہوتے جانے کے ابدی سلطے کو روکا جا سکتا ہے
نیز اس ارضی زندگی کی پیچیدگی سے بالاتر ہوکر احد (ONE) کی سادگی اور وحدت سے ہم
آ ہنگ ہوا جا سکتا ہے۔ فیلسوفوں کو یقین تھا کہ تزکید کا میمل تمام نوع انسان کا اولین نہ ہب
ہے۔دیگر تمام مسلک تو عقل کے سیے عقیدے کے محض ناکا فی چربے ہیں۔

تاہم فیلسوف عموی طور پر دین دارا شخاص سے جن کو یقین تھا کہ وہ اچھے مسلمان ہیں۔ ان کی عقلیت پیندی اپنی جگہ ایک قتم کا عقیدہ ہی تھی کی ونکہ یہ یقین کرنے کے لئے زبردست جرائت و اعتاد کی ضرورت ہوتی ہے کہ دنیا کا انظام عقلی طور پر کیا گیا ہے۔ ایک فیلسوف اپنی زندگی کو عقلی انداز میں بسر کرنے کے لیے وقف کر دیا کرتا تھا۔ وہ اپنی تمام تجربوں اور اقدار کو یکجا کرنے کا خواہش مند ہوتا تھا تا کہ وہ ایک منحکم مکمل اور منطقی تصویر جہاں (ورلڈویو) کو تھا کہ دیں۔ مکنہ طور پریہ 'نو حید' کا فلسفیانہ روپ تھا۔ جہاں تک ساجی معاملات کا تعاق تھا تو فیلسوف اچھے مسلمان بھی ہے۔ وہ در بار کے عیاشانہ معاشرے اور خلفا کے دولت جمع کرنے کے رجحان کے خلاف سے دہ دربار کے عیاشانہ معاشرے اور خلفا (آئیڈیل) کے مطابق ڈھالنا چاہے تھے۔ وہ دربار میں اور دیگر امراء کے گھروں میں ماہرین فلکیات اور طبی معالین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے ثقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن فلکیات اور طبی معالین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے ثقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن فلکیات اور طبی معالین کی فیلسوف نے علاء کی طرح جامع اصلاح کی کوشش نہیں کی اور شریعت نمایاں اثر پڑا۔ تاہم کمی فیلسوف نے علاء کی طرح جامع اصلاح کی کوشش نہیں کی اور شریعت نمایاں اثر پڑا۔ تاہم کمی فیلسوف نے علاء کی طرح جامع اصلاح کی کوشش نہیں کی اور شریعت خور کیا ہی مقالیات والا کوئی فظریہ پیش نہیں کیا۔

یعقوب ابن اسحاق الکندی (وفات 870ء) اسلامی دنیا کا بہلا بڑا فیلسوف یا دفلنفی'' تھا۔ وہ کوفہ میں پیدا ہوا تھا۔ اس نے بھرہ میں تعلیم حاصل کی اور آخرکار بغداد میں آباد ہو گیا جہاں پر اسے خلیفہ مامون کی سرپرتی حاصل ہوگئ۔ دارالخلافہ میں اس نے معتزلہ کے ساتھ مل کرکام تو کیا تاہم وہ انہی تک محدود نہیں رہا بلکہ اس نے یونانی دانش وروں سے بھی دانش و حکمت حاصل کی۔ یوں اس نے قرآئی خدا کے وجود کا ثبوت دینے کی خاطر ارسطو کے علت اولی کے وجود کے لئے دیے گئے ثبوتوں کو استعمال کیا۔ بعد میں آئے والے تمام علت اولی کے وجود کے لئے دیے گئے ثبوتوں کو استعمال کیا۔ بعد میں آئے والے تمام

فیلسوفوں کی طرح اس کوبھی یقین تھا کہ بچے جہاں بھی دستیاب ہومسلمانوں کو اسے حاصل کرنا چاہئے 'خواہ وہ بچے ان سے مختلف عقائد کے حال غیر ملکی لوگوں کے پیاس ہو۔ قرآن میں خدا اور روح کے بارے میں وی کی گئی تعلیمات مجرد فلسفیانہ سچائیوں کی تمثیلیں ہیں جن کی وجہ سے یہ سچائیاں عام لوگوں کے لئے قابل فہم ہو گئی ہیں جو کہ عقلی سوچ رکھنے کے اہل نہیں ہیں۔ چنانچہ ند ہب''غریب آدمی کا فلسفہ' تھا۔ الکندی جیسا فیلسوف وی کوعقل کے تابع نہیں کرتا ہے بلکہ صحیفے کی داخلی روح کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی جبکہ صطرح شیعہ قرآن کے باطنی جبکہ کا مشاہدہ کرتا ہے۔

تاہم اسلامی عقلیت پندانہ فلفے کی روایت کو مکمل طور پر استوار کرنے والا ایک ترك ماہرموسیقی تھا۔ ابونصر الفارابی (وفات 950ء) الكندي سے دو قدم آ گے بڑھ كر فلفے كو وحی والے مذہب سے بلندر قرار دیتا تھا جواس کے خیال میں محض ایک تقاضائے مصلحت اور ايك فطرى معاشرتى ضرورت بن كيا تها\_تاجم جهال الفاراني يوناني عقليت يسندوس اورعيسائي فلسفيول سے اختلاف كرتا تھا وہاں وہ سياست كو بھى اہميت ديتا تھا۔اييا د كھا كى ديتا ہے كہ اس کا ایمان تھا کہ اسلام کے فتح پانے ہے آخر کارا پیے عقلی معاشرے کوتشکیل دیناممکن ہو گا جہاں افلاطون اور ارسطو کے خوابوں کو تعبیر کا جامہ بہنایا جا سکتا ہے۔ اسلام اینے سے بہلے آنے والے نداہب سے زیادہ عقلیت پیندانہ ندہب ہے۔اس میں تلیت جیسے کوئی غیرمنطقی عقائد نہیں ہیں اور بیر قانون کی اہمیت پر زور دیتا ہے۔الفارانی کو یقین تھا کہ برادری کے راہنما کے طور پرامام کے مسلک سمیت شیعی اسلام عام مسلمانوں کو ایک ایسے معاشرے میں زندگی بسر كرنے كے لئے تيار كرسكتا ہے جس كافلتى بادشاہ عقلى اصولوں كے تحت حكومت كرے گا۔ افلاطون نے کہا تھا کہ اچھی طرح منظم معاشرے کو ایسے فلسفوں کی ضرورت ہوتی ہے جن کے بارے میں عام لوگ یقین رکھتے ہوں کہ انہیں دیوتاؤں نے بھیجا ہے۔اس کا کہنا تھا کہ حضرت محمد ﷺ ایک قانون لے کرآئے تھے جس کے بیچیے جہنم جیسے سزا کے تصورات تھے جو عام لوگوں کومنطقی دلائل سے زیادہ اجھے طریقے سے قائل کر سکتے تھے۔ لہذا ند ہب سیاست کی لیک شاخ ہے اور ایک اچھے فیلسوف ہی کو اس کا مطالعہ کرنا اور اس پر رائے دینا جا ہے کیونکہ ایک اوسط مسلمان کے مقابلے میں وہ عقیدے کے معانی کوزیادہ بہتر سمجھ سکتا ہے۔ تاہم بدایک اہم بات ہے کہ الفارانی ایک عملی صوفی تھا۔ روایت برست علماء کی

نبت مختلف باطنی گروپ ایک دوسرے سے اتفاق رائے کی طرف زیادہ ماکل تھے۔جس طرح

**€100**}

شیعہ اور صوفی ایک دوسرے کی طرف جھکاؤر کھتے تھا سی طرح صوفیا ندر جھانات رکھنے والے شیعہ اور فیلسوف ایک دوسرے کی طرف مائل تھے۔ ہوسکتا ہے کہ ان کے سیاسی نظریات مختلف ہوں تاہم روحانی نقطۂ نظر کیساں تھا۔ سنی جماعت کا تصوف ان مکا تب سے مختلف تھا جن کا ذکر ہم بالائی سطور میں کرآئے ہیں' اس کی وجہ یہ تھی کہ اس نے ایک واضح سیاسی فلفہ وضع نہیں کیا تھا۔ اس کے بجائے ایسا محسوں ہوتا ہے کہ صوفیوں نے تاریخ سے منہ موڑ لیا تھا اور وہ طالت ِ حاضرہ کی بجائے فیدا کو اپنی ہستی کی گہرائیوں میں تلاش کرنے لگے تھے۔ تاہم اسلام کی لگ بھگ تمام ندہی تحریکیس کی نہ کی سیاسی تناظر سے ابھری تھیں اور یوں تصوف بھی کوئی اسٹنانہیں رکھتا ہے۔ اس کی جڑیں''ڈہڈ' میں تھیں جو کہ اموی دور میں اسلامی معاشرے میں اسٹنانہیں رکھتا ہے۔ اس کی جڑیں''ڈہڈ' میں تھیں جو کہ اموی دور میں اسلامی معاشرے میں برکیا کرتے تھے۔ صوفیا بھی رسول کریم ﷺ کے اسوء حضر پر سامنے آیا تھا۔ یہ امت کی برکیا کرتے تھے۔ صوفیا بھی رسول کریم ﷺ کے اسوء حضہ کی ابتدا تک تصوف کی برکیا کرتے ہوئے ایسا اونی ابس پہنتے تھے جو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی ابتدا تک تصوف کی اس بہنتے تھے جو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی اس بہنتے تھے جو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی اس بہنتے تھے ہو کہ غریب مسلمان بہنا کرتے تھے۔ نویں صدی کی ابتدا تک تصوف کی معاشرے میں آ ہت آ ہت ہی بیدا ہوئی حقی۔

تصوف فقہ کے خلاف بھی ایک امکانی رئیل تھا جس کے بارے میں کچھ مسلمانوں کا خیال تھا کہ وہ اسلام کو خالف بھی ایک امکانی رئیل تھا جس کے مدتک گھٹا رہا ہے۔ صوفیا اینے اندرقلب کی وہی کیفیت دوبارہ تخلیق کرنا چاہتے تھے جس میں حضرت محمیظ نے قرآن کی وجی موصول کی تھی۔ یہ آپ بیٹ کا داخلی اسلام تھا جو کہ قانون کی حقیقی بنیاد تھا نہ کہ فقہا کے اصول الفقہ۔ جہاں بیئت مقدرہ (اسلیم شمیف ) کا اسلام کم روادار ہوتا جارہا تھا وہاں صوفیا نے قرآن کو واحد ہیا دین سلیم کرتے ہوئے دیگر قرآن کو واحد ہیا دین سلیم کرتے ہوئے دیگر نہیں روایات کو اپنا کر قرآن کی روح سے رجوع کیا۔ مثال کے طور پر پچھ صوفیا حضرت میسی ٹنہیں روایات کو اپنا کر قرآن کی روح سے رجوع کیا۔ مثال کے طور پر پچھ صوفیا حضرت میسی سے خاص طور پر بحقیدت رکھتے تھے۔ چونکہ انہوں نے محبت کی تبلیغ کی تھی اس لئے وہ صوفیا کے لئے ایک مثالیہ (آئیڈیل) بن گئے تھے۔ بعض دوسروں کا ایمان تھا کہ پھروں کے سامنے سرسلیم خم کرنے والا مشرک بھی ''حق'' کی پرستش کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود سرسلیم خم کرنے والا مشرک بھی ''حق'' کی پرستش کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود

-4

جہاں قرآن ایک انصاف کرنے والے خدا کا ذکر کرتا ہے وہاں حضرت رابعتہ

#### **€101**}

(وفات 801ء) جیسی عظیم خاتون جیسے صوفیا محبت کرنے والے خدا کی بات کرتے تھے۔
دنیا بھر میں ہر بڑی نہ بہی روایت میں جومردوزن اس قسم کے داخلی سفر کی صلاحیت کے حامل تھے انہوں نے چند ایسی خاص قید کندیکیں وضع کر لی ہو کی تھیں جو انہیں لاشعور کی گہرائیوں میں ایک حضوری جیسی کیفیت کا تجربہ کرنے کہرائیوں میں ایک حضوری جیسی کیفیت کا تجربہ کرنے کے قابل بناتی تھیں۔ صوفیوں نے ایک آ ہنگ کے ساتھ گہرے سانس لیتے ہوئے اپنی وہنی قوتوں کے ارتکاز کا طریقہ وضع کیا تھا۔ وہ روزے رکھتے شب بیداری کرتے اور قرآن میں بیان کئے گئے اللہ کے صفاتی ناموں کا ورد کرتے تھے۔ بعض اوقات اس عمل سے ایک لامحدود مستی طاری ہو جایا کرتی تھی۔ ایسے صوفیا کو'' وصدت الوجودی صوفیا'' کہا جاتا تھا۔ ایسے اولین وصدت الوجودی صوفیا میں سے ایک صوفی حضرت بایزید بسطائی' (وفات 874ء) تھے جواللہ کو وصدت الوجودی صوفیا میں سے ایک صوفی حضرت بایزید بسطائی' (وفات 874ء) تھے جواللہ کو بندر تج ہٹاتے جانا (تمام روحانی مصنفین شفق ہیں کہ انا پرسی ہمیں الوہی ہستی کی معرفت حاصل کرنے سے روکتی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی' نے اپنی ہستی کی معرفت حاصل کرنے سے روکتی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی' نے اپنی ہستی کے اندر ایک اعلی معرفت حاصل کرنے سے روکتی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی' نے اپنی ہستی کے اندر ایک اعلی معرفت حاصل کرنے سے روکتی ہے۔ حضرت بایزید بسطائی' نے اپنی ہستی کے اندر ایک اعلی معرفت حاصل کرنے میں دورائی تھا۔

کلمۂ شہادت اعلان کرتا تھا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ہے کوئی حقیقت نہیں ہے۔ ہوتی جاتی ہے۔ ہے۔ دات آخر کارختم ہوتی جاتی ہے۔ حسین المنصور (وفات 922ء) جو کہ الحلاج لیعنی اون دھننے والا کے نام ہے بھی مشہور ہیں کے بارے میں کہا گیا ہے کہ انہوں نے بھی ایک نعرہ لگاتے ہوئے اس سے ملتا جاتا دعویٰ کیا تھا لیمن ''انالحق!'' (میں حق ہوں یا میں حقیقت ہوں)۔ گو کہ بعض سکالرز کا کہنا ہے کہ اسے یوں پڑھنا جاتا ہے۔ '' میں حق ہوں یا میں حقیقت ہوں)۔ گو کہ بعض سکالرز کا کہنا ہے کہ اسے یوں پڑھنا جاتا ہے۔ '' میں حق کا مشاہدہ کرتا ہوں!''

علما نے حلاج کے اس دعوے پر کہ ج گھر میں رہتے ہوئے ہی روحانی طور پر کرنا مکن ہے اسے سزائے موت دلوا دی۔ اس کی موت طاہر کرتی ہے کہ صوفیا اور علما کے ماہین کس قدر عداوت موجود تھی۔ حضرت جنید بغدادیؓ (وفات 910ء) جنہیں پہلا''وحدت الشہو دی صوفی'' کہا جاتا ہے' نے اس تم کی انتہا پیندی کو اختیار نہیں کیا۔ ان کا خیال تھا کہ جس تم کی سرورانگیز معرفت حضرت بایزید بسطا کی کو ہوئی تھی وہ تو محض ایک مرحلہ تھا اورصوفی کو اس سے بھی بلندتر جانا چاہئے تا کہ دہ ذات کا ایک اعلیٰ ترشعور اور ذات پر زیادہ کھمل اختیار حاصل کر ہے۔ جب صوفی نے پہلی مرتبہ الوبی آ واز سی تو وہ مردیا عورت آگاہ ہوگیا کہ تمام ہستی کے۔

#### **€102**}

سرچشے سے ان کی اذبت ناک علیحدگی عمل میں آگئی ہے۔ صوفیانہ سفر تو فقط انسانیت کی کچی فطرت کی طرف والیسی ہے۔ یہ ایک ایسا فلسفہ تھا جو بدھ مت کے ماننے والوں کے فلسفے سے بہت مشابہہ تھا۔ عباسیوں کے پہلے دور میں تصوف ایک ضمیٰ تحریک ہی رہا تاہم بعد میں صوفیا نے حصرت جنید بغدادیؒ کی تعلیمات کی بنیاد پر ایک باطنی تحریک تشکیل دی جس نے ہماری بیان کردہ دوسری تحریکوں کے برخلاف مسلمانوں کی اکثریت کو قائل کرلیا۔

گو کہ تمام صوفیا دعویٰ کرتے تھے کہ وہ دین دار اور کیے مسلمان ہیں تاہم ال سجی نے رسول کریم ﷺ کے مذہب کو بدل ڈالا تھا۔ اگر حضرت محمدﷺ اس وقت موجود ہوتے تو آ ب ﷺ فیلسونوں کے فلسفوں پر حیران رہ جاتے اور حضرت علیؓ یقیناً شیعوں کے تصورات اور قصوں کوتشلیم نہیں کرتے جو کہ آپ کے پکے حامی ہونے کے دعوے دار تھے۔ اگر چہ کسی عقیدے پر پختہ ایمان رکھنے والے بہت ہے لوگ مانتے ہیں کہ مذہب بھی تبدیل نہیں ہوتا اور یہ کہان کے عقائداور اعمال اس عقیدے کے بانیوں کے عقائداور اعمال کے مطابق ہیں' تاہم بہ ایک حقیقت ہے کہ بقا کی خاطر مذہب کو تبدیل ضرور ہونا پڑتا ہے۔مسلمان اصلاح پیندوں نے اسلام کی ان باطنی صورتوں کو غیر مصدقہ پایا اور انہوں نے اولین امت کے خالص عقیدے کی طرف لوٹے کی کوشش کی جب بیالی آلودگیوں سے پاک تھا۔ تاہم وقت میں يجهيے جانا بھي ممکن نہيں ہوتا ہے۔ چاہے کوئی بھی''اصلاح'' ہواوروہ کتنی ہی روایت پسند ہؤوہ ہمیشہ ایک نیا سفر ہوتی ہے اور اصلاح پبندوں کے اپنے دور کے مخصوص چیلنجوں کے مطابق عقیدے کو ڈھالنے کی کوشش ہوتی ہے۔اگر کسی عقیدے کے اندر ارتقا اور نشوونما کے لئے کیک نہیں ہوگی تو وہ فنا ہو جائے گا۔ اسلام نے ثابت کیا کہ وہ سے کیقی صلاحیت رکھتا ہے۔ وہ ان مرد وخوا تین کوایک گهری سطح تک متاثر کرسکتا تھا۔

نویں اور دسویں صدی کے مسلمان مدینہ کی اولین مختصری امت کے مسلمانوں سے کوسوں دور چلے گئے تھے۔ ان کے فلفے نقہ اور متصوفانہ مسلکوں کی جڑیں قرآن اور رسول کریم ﷺ کی محبوب سیرت میں تھیں۔

اس طرح وہ ان لوگوں سے قرآن کا ذکر کرنے کے قابل ہوئے جوالی ونیا میں

#### **€103**}

رہے تھے جو رسول کریم بھا اور خلفائے راشدین کے دور سے مختلف تھی۔ تاہم ایک شے مستقل ہی رہی اور وہ بید کہ اولین امت کی طرح اسلام کا فلفہ قانون اور روحانیت گہرائی تک سیاسی تھے۔ مسلمان کمل طور پر اس امر سے آگاہ تھے۔ اور اس کے لئے وہ لائق ستائش بیں سے کہ جس سلطنت کو انہوں نے تخلیق کیا ہے وہ اپ تمام تر تابناک ثقافتی کارناموں کے باوجود قرآن کے معیارات پر پورانہیں اترتی ہے۔ خلیفہ امت کا راہنما تھا مگر وہ اس انداز سے زندگی بسر کرتا اور حکومت کرتا تھا کہ رسول کریم بھا و کیھتے تو تاپند فرماتے۔ جہاں کہیں سیاست حاضرہ اور قرآنی مثالئے (آئیڈیل) کے مابین عدم موافقت نمایاں ہوتی تو سیاست حاضرہ اور قرآنی مثالئے (آئیڈیل) کے مابین عدم موافقت نمایاں ہوتی تو مسلمان محسوں کرتے کہ ان کی سب سے زیادہ مقدس اقدار کی خلاف ورزی ہورہی ہے۔ امت کے سیاسی حالات ان کی سب سے زیادہ مقدس اقدار کی خلاف ورزی ہورہی ہے۔ امت کے سیاسی حالات ان کی ستی کے میتی ترین مرکز کو چھو سکتے تھے۔ دسویں صدی میں وہ مسلمان جو زیادہ بصیرت کے حامل تھے و کی سے تھے کہ خلافت مشکلات سے دوچار ہے مگر وہ اسلام کی روح سے اس قدر اجنبی تھی کہ مسلمانوں نے اس کے زوال پر ایک آزادی کی طرح خوثی منائی ہوگی۔



حصهسوم



**€107**}

## ایک نیا نظام (1258ء-935ء)

دسویں صدی تک میہ بات داضح ہو چکی تھی کہ اسلامی سلطنت واحد ساسی اکائی کے طور برزیاده مدت برقرارنبین روسکتی فلیفه امت کا برائے نام سربراه روگیا تھا اور ایک علامتی مذهبي كردار اداكرتا تھا اورسلطنت كے مختلف حصول مين عملي طور بر آ زاد حكومتيں قائم ہو چكى تھیں۔اساعیلی فاطمیوں کی خلافت کے مرکز مصر ہے لے کرشالی افریقہ شام بیشتر عرب فلسطین عراق ایران اور وسط ایشیا میں ترک امیروں نے حقیقاً آزاد وخودمختار حکومتیں قائم کرلی تھیں اور آپس میں لڑتے رہتے تھے۔ دسویں صدی کوشیعہ صدی کہا جاتا ہے کیونکہ اس کے دوران قائم ہونے والی بہت سے حکومتیں شیعیت کی طرف جھکاؤ رکھتی تھیں۔ تاہم تمام امیر عباس خلیفه کوامت کا اعلیٰ ترین را منمالتلیم کرتے رہے البذامطلق بادشاہت کا تصور ہنوز برقرار تھا۔ ان حکومتوں نے کچھ سیاس کامیابیاں حاصل کر لی تھیں۔ ایک حکومت تو گیارہویں صدی میں شال مغربی ہندوستان میں مسلمانوں کا ایک مستقل مرکز قائم کرنے میں کامیاب ہوگئی۔ تاہم ان میں سے کوئی بھی زیادہ لمبی مدت تک باتی نہیں رہ سکی۔ پھر سلحوتی ترک نمودار ہوئے جنہوں نے 1055ء میں بغداد میں افتدار پر فبضه كرليا اور خليفه كے ساتھ ان كا خصوصى معاہدہ ہو گيا جس کے تحت خلیفہ نے بورے دارالاسلام میں انہیں اپنا نائب مقرر کر دیا۔ سلحوقوں کی فتح سے پہلے کے دنوں میں ایبا لگتا تھا کہ سلطنت کا دائمی انتشار مقدر ہو چکا ہے۔ کیونکہ ایک خاندان دوسرے کی حکومت کوختم کرتا تو سرحدیں تبدیل ہو جاتیں۔اگر کوئی بیرونی مشاہدہ کرنے والا دیکھتا تو کہتا کہ کامیابی کے ابتدائی دور کے بعد اسلامی سلطنت زوال یذیر ہو چکی ہے۔

#### **€108**}

تاہم ایسا مشاہرہ کرنے والا غلطی پر ہوتا۔ در حقیقت تقریباً ایک اتفاق کے تحت ایک نیا نظام ظہور پذیر ہور ہا تھا جو کہ اسلامی روح سے زیادہ موافق تھا۔ سیاسی دشوار یوں کے ہاو جود فدہب اسلام زیادہ متحکم اور مضوط ہوتا جار ہا تھا۔ ہر فدہب کا کوئی نہ کوئی دارالخلافہ ہوتا ہے ماسلام کے بھی بغداد میں ایک ثقافتی مرکز کے علاوہ کئی نئے دارالخلافہ بن گئے تھے۔ فاطمیوں کے زیر حکومت قاہرہ علوم وفنون کا گہوارہ بن چکا تھا۔ وہاں فلفہ نشو ونما پا رہا تھا اور دسویں صدی میں خلفاء نے جامعہ الاز ہر قائم کی جوآ کے چل کر دنیا میں سب سے زیادہ اہم اسلامی یونیورٹی بن گئی۔ شرقد میں فاری ادبی نشاۃ ثانیہ بر پا ہور ہی تھی۔ اس کے درخشاں ستاروں میں سے ایک فیلسوف بوغلی سینا (1037ء -890ء) تھے جنہیں مغرب میں ایوی سینا کی میں سے ایک فیلسوف بوغلی سینا (1037ء -890ء) تھے جنہیں مغرب میں ایوی سینا زیادہ شجیدگ سے لیتے تھے۔ ان کے خیال کے مطابق پیغیر مثالی فلفی ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں تک محض مجر دیچ کو پہنچانے والانہیں ہوتا کونیہ وہ ان کے خیال کے مطابق پیغیر مثالی فلفی ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں تک محض مجر دیچ کو پہنچانے والانہیں ہوتا کونیہ وہ ان کے خیال کے مطابق پیغیر مثالی فلفی ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں تک معرف موتا ہے۔ وہ عام لوگوں تک معرف میں دیے تھے اور اعتراف کرتے تھے کہ صوفی منتشر افکار پرنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلچین رکھتے تھے اور اعتراف کرتے تھے کہ صوفی منتشر افکار پرنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلچین رکھتے تھے اور اعتراف کرتے تھے کہ صوفی بین سین کی معرف عاصل کر سکتا ہے جبکہ کوئی شخص منطق عمل سے اس تک رسائی نہیں پا سکتا ہم اس کا فلفیانہ تصورات سے ربط ضرور ہے۔ فلفہ اور صوفیوں کا عقیدہ دونوں ہی روایت تاہم اس کا فلفیانہ تصورات سے ربط ضرور ہے۔ فلفہ اور صوفیوں کا عقیدہ دونوں ہی روایت بین میں ہوتا ہے۔

قرطبہ بھی ثقافی رنگار کی ہے معمور تھا'اگر چہ 1010ء میں پین میں اموی خلافت
بالاً خرمنہدم ہوگی اور بہت ہے آزاد گر باہم دخمن در باروں میں تقیم ہوگی۔ پینی نشاۃ ٹانیا پی
شاعری کی وجہ سے خاص طور پرمشہور تھی جو کہ قرون و طلی کے فرانسیسی در باروں کی عشقیہ
شاعری کی روایت سے مشابہہ ہے۔ مسلمان شاعر ابن حزم (1064ء-1994ء) نے احادیث
کی اساس پر ایک زیادہ سادہ مسلک وضع کیا اور پیچیدہ فقہ نیز مابعد الطبیعیاتی فلفے کو خارج کر
دیا۔ باایں ہمہ پین کے بعد میں آنے والے دائشور ستاروں میں سے ایک ابوالولید احمد ابن
رُشد (98-1126ء) سے جو تصوف کی طرف زیادہ جھکاؤ رکھنے والے ابن سینا کی نسبت
اسلامی دنیا میں کم اہم شار کئے جاتے سے تاہم ان کے عقلیت پندانہ افکار نے میمونائیڈز کیا۔ انیسویں
مصدی میں ماہر لسانیات ارنسٹ رینان نے ابن رشد کو (جومغرب میں کا دلین حامی کہتے ہوئی

**€109**}

خراج تحسین پیش کیا۔ ابن رشد حقیقت میں ایک یکے مسلمان تھے اور وہ شرعی قانون کے جج یعنی قاضی تھے۔ ابن سینا کی طرح وہ بھی یقین رکھتے تھے کہ ندہب اور فلنے میں کوئی تضاد نہیں ہے۔ لیکن ند ہب ہرکسی کے لئے ہوتا ہے جبکہ فلیفہ صرف دانشور اشرافیہ کے لئے مخصوص ہے۔ الیا لگتا ہے کہ جب خلافت عملی طور پرختم ہوگئ تو اسلام نے نئی زندگی حاصل کر آلی۔ قر آن اورمطلق بادشاہت کے آ درشوں میں ہمیشہ تناؤ موجود رہا تھا۔اسلامی دنیا میں سعی و خطا كِمُل كے ذريعے جوسياس حكمت عمليال ظهور يذريه مور بي تحسين وہ اسلامي وژن سے قريب تر تحیں۔ابیانہیں تھا کہ تمام نئے حکمران زاہد ومتقی مسلمان تھے تاہم ایک ڈھیلے ڈھالے تو ی اتحاد میں شامل ایک دوسرے کے برابر آزاد درباروں اور حکمرانوں کا نظام قرآن کی مساویا نہ روح کے ساتھ زیادہ حقیقی طور پرہم آ ہنگ تھا۔اس دور میں اسلامی دنیا میں ابھرنے والافن بھی قرآن کی روح سے مطابقت رکھتا تھا۔ طغروں میں کسی ایک لفظ پر زیادہ اور دوسرے پر کم زور نهیں دیا جاتا تھا بلکہ ہرلفظ اپنی جگہ ہجا ہوتا تھا اور مکل کوتشکیل دینے میں اپنا منفر د کر دار ادا کرتا تھا۔ ابن ایخق اور ابوجعفر الطبر ی (وفات 923ء) جیسے مسلمان تاریخ نویسوں نے رسول کریم ﷺ کی حیات مبارکہ کے حوالے سے متناز عدروا توں کو غیر متناز عداور باہم موافق بنانے کی تھوڑی ی کوشش کی مگرایک دوسرے سے خالفانہ ننخ ہی پیش کریائے۔مسلمانوں نے خلافت کو قبول کرلیا تھا کیونکہ وہ امت کے اتحاد کی ضانت تھی مگر جب ایک مرتبہ خلفاء نے ظاہر کر دیا که وه سلطنت کو مزید متخد نہیں رکھ سکتے تو انہیں ایک علامتی در ہے پر فائز کر دیا گیا اور انہیں ای پر قناعت کرنا پڑی اس وقت تک لگ بھگ ہمیشہ الہیات اور روحانیت کی جڑیں اسلامی برادری کے تاریخی طالات کے رومل میں رہی تھیں۔ تاہم اب مسلمانوں نے زیادہ موافقانہ سیاسی انتظامات کر لئے تھے اور اب مسلمانوں کی سوج اور و فاداری کامحرک حالات ِ جاربیا کم ہی رہ گئے تھے۔خاص طور پر اسلام جدید دور میں تب ایک بار پھر زیادہ سیاسی ہو گیا جب مسلمان نے مسائل سے دوحیار ہوئے جنہوں نے ان کے خیال کے مطابق امت کی اخلاقی وقت فتی اور نہ ہم بہتری کوخطرے میں ڈال دیا تھا اور یہاں تک کہاس کی بقابھی مخدوش ہوگئ تھی۔ سلحوقی ترکوں نے منصوبہ بندی کے ساتھ نہیں بلکہ اتفاقیہ طور یر''زرخیز ہلال'' میں

سیجونی ترکوں نے منصوبہ بندی کے ساتھ کہیں بلکہ اتفاقیہ طور پر''زرخیز ہلال'' میں نے نظام کو کممل طور پر نافذ کیا جس میں عدم مرکزیت (ڈی سنٹرلائزیشن) کا رجمان زیادہ عالب تھا۔ سلجوق سی تھے اور ان کا تصوف کی طرف زیادہ جھکاؤ تھا۔ ان کی سلطنت پر 1063ء علیہ نہیں ایرانی وزیرنظام الملک نے حکومت کی'جو چاہتا تھا کہ ترکوں کو استعال

کر کے سلطنت کو دوبارہ متحد کر دے اور پرانی عباسی انتظامیہ (بیورو کر لیی) کی تشکیل نو كرے\_لين بغداد كے احياء ميں برى تاخير ہوگئ تھى كيونكه زرى علاقه سواد جو كه اس كى معیشت کی بنیاد تھا' رو کے نہ جا سکنے والے زوال کی زدمیں آ گیا تھا۔ ای طرح نظام الملک سلحوق فوج کوبھی قابوکرنے کی اہلیت نہیں رکھتا تھا۔ یہ فوج بدو قبائلیوں پرمشمل تھی جوایے ہی قوانین کی اطاعت کرتے تھے اور جہاں جی حاہتا اپنے ریوڑوں کے ساتھ وہیں چلے جاتے۔ تاہم غلام فوجیوں کے ایک خ اشکر کی مدد سے اس نے سلطنت کی حدول کوجنوب میں یمن تک مشرق میں دریائے جیموں کے طاس تک اور مغرب میں شام تک وسعت عطا کر دی۔ اس نئ سلحوق سلطنت میں رسمی سیاسی ادار ہے موجود نہیں تھے بلکہ علما اور امیر'جن میں طاہری طور یر شراکت باہمی ہو گئ تھی' مقامی سطح پر ہی قانون کا نفاذ کرتے تھے۔ مختلف اصلاع پر حکومت کرنے والے امیر نظام الملک کے مرکزیت پیندانہ منصوبے کونظر انداز کرتے ہوئے حقیقتا آزاد وخود مخار مو گئے تھے اور بغداد سے محاصل کا حصہ لینے کی بجائے لوگوں سے زرعی محصولات خود براہِ راست وصول کرنے گئے تھے۔ وہ کوئی جا گیردارانہ نظام نہیں تھا کیونکہ وزیر کی نیت وارادہ جو کچھ بھی ہوامیر خلیفہ پاسلجوق سلطان ملک شاہ کے اطاعت گزارنہیں تھے۔ امیر بدو تھے جنہیں این علاقے میں کھتی باڑی کرنے سے کوئی دلچین نہیں ہوا کرتی سوانہوں نے جا گیردارانہ اشرافیہ کوتشکیل نہیں دیا۔ وہ سپاہی تھے اور انہیں اپنی رعایا کی شہری زندگی سے زیادہ دلچین نہیں تھی جس کا نتیجہ بی لکلا کہ علما کی گرفت مضبوط ہوگئ۔

علما نے ان بھری ہوئی حکومتوں کو یکجا کیا۔ دسویں صدی کے دوران وہ ان کے معیارِ تعلیم سے مطمئن نہیں رہے تھے اور انہوں نے پہلا مدرسہ یعنی اسلامی سائنسوں کے مطالعہ کے لئے کالج قائم کر دیا تھا۔ اس کی وجہ سے ان کی تربیت زیادہ منظم ہوگئ ان کی تعلیم و تدریس زیادہ کیساں ہوگئ اور خرہی پیشوائیت کا رتبہ بڑھ گیا۔ نظام الملک نے پوری سلحوق سلطنت میں مدرسوں کے قیام کی حوصلہ افزائی کی اور ان کے نصابوں میں ایسے مضامین کا اضافہ کروایا جن کو پڑھ کر علما مقامی حکومت میں کام کرنے کے اہل ہو جاتے تھے۔ اس نے اضافہ کروایا جن کو پڑھ کر علما مقامی حکومت میں کام کرنے کے اہل ہو جاتے تھے۔ اس نے ایک مرکز حاصل ہو گیا جو کہ امیروں کے فوجی درباروں سے مختلف گر برابر ہو گیا تھا۔ مستد ایک مرکز حاصل ہو گیا جو کہ امیروں کے فوجی درباروں سے مختلف گر برابر ہو گیا تھا۔ مستد مدرسوں نے پوری سلحوتی سلطنت میں شریعت سے صورت پذیر ہونے والے ایک قتم کے اسلامی طرز زندگی کوفروغ دیا۔ علما نے اپنی شرعی عدالتوں کے ذریعے قانون کے نظام پر بھی

اجارہ داری قائم کر لی تھی۔اس طرح سیاسی اقتدار اور برادری کی شہری زندگی میں ایک خاموش تقسیم واقع ہوگئ۔امیروں کی زیر حکمرانی چھوٹی ریاستوں میں سے کوئی ایک بھی زیادہ عرصہ نہیں چلی کیونکہ وہ کوئی سیاسی نظریہ ہی نہیں رکھتے تھے۔ امیر بہت ہی عارضی کردار تھے اور سلطنت کا سارے کا سارا آئیڈ میلزم علما اور بیروں کا فراہم کردہ تھا جو اپنی الگ ہی و نیا رکھتے تھے۔ فاضل علما مختلف مدرسوں میں جایا کرتے تھے۔ جبکہ صوفی بیرتو گھومنے بھرنے کے لئے بدنام سے وہ مختلف قصبوں اور مراکز کا سفر کرتے رہتے تھے۔ نہ ہی لوگوں نے منتشر معاشرے بدنام میں یرونا شروع کردیا۔

یوں بااثر خلافت کے ختم ہوجانے کے بعد سلطنت زیادہ اسلامی ہوگئ\_مسلمانوں نے خود کو امیروں کی عارضی ریاستوں سے تعلق رکھنے والامحسوں کرنے کی بجائے علما کے زیادہ بین الاقوامی معاشرے کا فردتصور کرنا شروع کر دیا جو کہ پورے دارالاسلام کے ساتھ وسعت یذیر تھا۔ علما نے شریعت کو نئے حالات کے تقاضوں کے مطابق ڈھال لیا تھا۔ اسلامی قانون . استعال کر کے جوابی ثقافت تشکیل دینے کی بجائے شریعت اب خلیفہ کومقدس قانون کے علامتی سر پرست کے طور پر دیکھنے لگی۔ امیر آتے جاتے رہے اور علما شریعت سے حاصل کردہ طاقت کے ساتھ واحد مشخکم مقتدرہ (اتھارٹی) بن گئے۔اس کے علاوہ جوں جوں تصوف زیادہ مقبول و معروف ہوتا گیالوگوں کا زہروتقوی گراہوتا گیااوراس نے ایک داخلی جہت حاصل کرلی۔ الیا لگتا تھا کہ سی مسلک ہر جگہ عروج پر ہے۔ فاطمی خلافت کے امت بر سیح عقیدے کے نفاذ میں ناکام ہونے کے بعد رنج ناکامی میں متلا کھے زیادہ انقلابی اساعیلیوں نے گوریلاؤں کا ایک زیرز مین نیٹ ورک قائم کرلیا۔ وہ سلجوتوں کواقتد ار سے بے دخل کرنا اور سنت کو تباہ کر دینے کا عزم کئے ہوئے تھے۔ 1090ء سے انہوں نے شالی قزوین میں واقع اینے پہاڑی قلعے الموت ہے حملوں کا آغاز کیا۔انہوں نے سلجوقوں کے قلعوں پر قبضہ کرلیا اور نمایاں امیروں کو قل کر ڈالا۔ 1092ء تک یہ رجحان ایک بھر پور انقلاب میں ڈھل گیا۔ انقلابیول کوان کے دشمنول نے حشیشین (جس کوہم Assassin بولتے ہیں) کہنا شروع کر دیا۔اس کی وجہ بیتھی کہ کہا جاتا تھا کہ وہ خود میں ایسے حملوں کی جرأت پیدا کرنے کے لئے' جوان کی این موت کا باعث بن سکتے تھے' حثیث استعال کیا کرتے تھے۔ اساعیلیوں کا ایمان تھا کہ وہ عام لوگوں کے حقوق کے محافظ میں جنہیں امیر خوفزدہ کئے رکھتے ہیں۔ تاہم دہشت کی اس مہم نے بیشتر مسلمانوں کو اساعیلیوں کے خلاف کر دیا۔علمانے ان کے خلاف وحشت

#### **∮112**∳

انگیز اور من گوڑت کہانیاں پھیلا دیں (حشیش کا افسانہ انہیں من گوڑت کہانیوں میں سے ایک ہے)۔ جن لوگوں کے بارے میں شبہ ہو جاتا کہ وہ اساعیلی ہیں انہیں گرفتار کرلیا جاتا اور پھر موت کے گھاٹ اتار دیا جاتا جبہ اس قتل عام سے مزید اساعیلی حملوں کی راہیں کشادہ ہوتی تھیں۔ تاہم اس خالفت کے باو جود اساعیلی الموت کے اردگر دایک ریاست تشکیل دینے میں کامیاب ہو گئے جو کہ ڈیڑھ سوبرس تک قائم رہی اور جسے صرف منگول حملہ آور ہی تباہ و ہر باد کر سکے۔ ان کے جہاد کا فوری اثر ویسانہیں تھا جیسا کہ ان کی امید تھی یعنی حضرت مہدی کا ظہور بلکہ اس کا فوری اثر یہ ہوا کہ سارے شیعہ ہی بے اعتبار ہوکر رہ گئے۔ بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں نے متاط ردی کا مظاہرہ کرتے ہوئے سی تھر انوں کی اطاعت گزاری ظاہر کرکے انہیں اپنے حق میں دھیما کرلیا تھا اور کسی بھی سیاس سرگری میں ملوث نہیں ہوئے۔

ابوحامد محمد الغزالي (وفات 1111ء) وزیر نظام الملک کے ایک متوسل تھے۔ وہ بغداد میں مدرسته نظامیه میں استاد تھے اور اسلامی قانون کے ماہر تھے۔1095ء میں انہیں نروس بریک ڈاؤن (نظام اعصاب کی ناکارگ) کا سامنا کرنا پڑا۔ ان کے زمانے میں اساعیلی انقلاب اپنے عروج پر تھا تاہم الغزالی اس امکان سے بہت زیادہ دل شکتہ تھے کہ وہ اپنے عقیدے سے محروم ہوتے جا رہے ہیں۔ انہوں نے محسوس کیا کہ وہ مفلوح ہو گئے ہیں اور بولنے سے قاصر ہیں۔ان کے معالجین نے ایک گہری جذباتی پیچید گی تشخیص کی۔اور بعدازاں الغزالى نے وضاحت كى كه وہ متفكر رہتے تھے كه وہ خدا كے بارے ميں تو بہت كچھ جانتے ہيں تا ہم خود خدا کونہیں جانتے۔ چنانچہ وہ سروٹلم گئے تصوف کی ریاضتیں کیں اور دس برس بعد عراق واپس آئے۔ یہاں آ کر انہوں نے''احیاء العلوم الدین'' کھی۔قرآن اور احادیث كے بعدسب سے زیادہ حوالے اس كتاب سے دے جاتے ہیں۔اس كى بنیاد سے اہم مكت ہے كہ صرف رسومات اورعبادت ہی انسان کوخدا کا براہ راست علم عطا کرسکتی ہے علم الکلام اور فلسفہ ہمیں خدا کے بارے میں کوئی یقینی علم مہیا نہیں کر کتے۔''احیاء العلوم'' میں مسلمانوں کو اس نہ ہی تجربے کے لئے تیار کرنے کی غرض ہے روزانہ کا روحانی اور عملی ضابطہ مہیا کیا گیا ہے۔ اس کتاب میں کھانے' سونے' نہانے دھونے' صحت اور عبادت کے تمام شرعی قوانین کی عقید تی اور اخلاقی تعبیر وتشریح کی گئی ہے تا کہ وہ محض خارجی ہدایت نامے ہی ندرہ جائیں بلکہ مسلمانوں میں اس شعور کو بروان چڑھا کیں جس کی وکالت قرآن کرتا ہے۔ یول شریعت معاشرتی موزونیت کے وسلے سے زیادہ اہم شے بن گئتی اور رسول کریم ﷺ کی سنت کی

#### **4113**

ایک خارجی پیروی بس کے ذریعے داخلی اسلام کا حصول ممکن ہوتا تھا۔ الغزالی نے مذہبی ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ہوتا تھا۔ الغزالی کے تین قسمیں ہوتی ہیں: اول ایسے لوگ جو مذہب کی سچائیوں کو بغیر سوالات کئے قبول کر لیتے ہیں وم ایسے لوگ جو علم الکلام کے ذریعے اپنے عقائد کا جواز تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور سوم صوفیاء جو مذہبی سچائیوں کی براہ راست معرفت حاصل کر چکے ہوتے ہیں۔

الغزالی کواس حقیقت کاعلم تھا کہ ان سے سیاسی حالات میں لوگوں کو مختلف نہ جی حل درکار ہیں۔ وہ اساعیلیوں کے امام معصوم کے نظریے کو ناپند کرتے تھے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ ایسا امام کہاں ہے؟ عام لوگ اسے کس طرح پا سکتے ہیں؟ ان کا کہنا تھا کہ کسی مقدر شخصیت پراس نوع کا انحصار قرآن کے مساوات کے نظریے کی خلاف ورزی معلوم ہوتا ہے۔ انہوں نے تسلیم کیا کہ فلسفہ ریاضی اور طب جیسے علوم کے لئے ناگزیر ہے تاہم یو عقل کے دائر سے بالاتر روحانی معاملات میں کوئی لائق اعتادر ہنمائی فراہم نہیں کرسکتا۔ امام الغزائی کے خیال میں تصوف اس مسئلے کاحل ہے کیونکہ اس کے ذریعے الوہی ہستی کا براہ راست ابلاغ مکن ہے۔ ابتدائی زمانے میں علما تصوف سے چونک پڑے سے اور اسے ایک خطر ناک تحریک تصور کرتے تھے۔ اب امام الغزائی نے زور دے کر کہا کہ علما کوصوفیا کی وضع کردہ مراقباتی رسومات پڑمل کرنا چا ہے اور شریعت کے خارجی قوانین کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ ساتھ داخلی روحانیت کے بھی فروغ دینا چا ہے۔ اسلام کے لئے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اپنے واسلام کے لئے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اپنے واسلام کے لئے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اسلام کے ساتھ سے ساتھ سے ساتھ سے ساتھ سے ساتھ سے دائیں کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ سے ساتھ سے دائیں کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ سے دائیں کی بیا کہ میں۔ امام الغزائی نے اپنے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اپنے دائیں۔ میں شامل کیا۔

امام الغزائی کوان کے اپنے عہد میں اعلیٰ ترین مذبی سند تشکیم کیا جاتا تھا۔ اس عرصے کے دوران تصوف اشرافیہ تک محدود نہیں رہا بلکہ ایک مقبول عام تحریک بن گیا اب جبہہ لوگوں کا ایمان ابتدائی زمانوں کی طرح امت کی سیاست سے مشروط نہیں رہا تھا تو وہ تصوف کے ایک غیر تاریخی اساطیری داخلی سفر کے لئے تیار تھے۔''ذکر'' باطن پرست مسلمانوں کی خلوت آمیز سرگری کی بجائے بیرکی رہنمائی میں شعور کی ایک متبادل حالت کے حصول کی اجتاعی سرگری بن گیا۔ صوفیا اپنے ماورائیت کے ادراک کو رفعت عطا کرنے کے لئے موسیقی ابتی سنتے تھے۔ وہ اپنے بیروں کے گرداس طرح مجتمع ہو گئے جس طرح کبھی شیعہ اپنے اماموں کے گرداک طور پر دیکھنے لگے۔ کرداک کھنے بیرون تا تو اے بہت زیادہ تقزیس حاصل ہو جاتی اور لوگ اس کے مزار پر جا

#### **€114**}

کرعبادت اور ذکر کیا کرتے تھے۔ اب ہر قصبے میں مجد اور مدرسے کی طرح خانقاہ بھی ہوا کرتی تھی جہاں مقامی بیرا پنے عقیدت مندوں کو درس دیتا تھا۔ تصوف کے نئے طریق تشکیل دیے گئے جو کسی مخصوص علاقے تک محدود نہیں تھے بلکہ بین الاقوامی تھے اور ان کی شاخیس پورے دارالاسلام میں پھیلی ہوئی تھیں۔ اس طرح عدم مرکزیت والی سلطنت میں سہطریق اتحاد کا ایک اور سرچشمہ بن گئے۔ اس طرح ہر قصبے میں دست کاروں اور تا جرول کی انجمنیس وجود میں آگئیں جو صوفیانہ آ در شول سے بہت زیادہ متاثر تھیں۔ اسلامی ادارے سلطنت کو زیادہ سے زیادہ متاثر تھیں۔ اسلامی ادارے سلطنت کو زیادہ سے زیادہ تا زیادہ تا در خوا۔ در الحل

اس وقت تک اسلام میں کوئی ایبا اللیاتی یا فلسفیانہ نظام نہیں رہا جو روحانیت سے گہرائی تک متاثر نہ ہو۔ نے ''الہیاتی فلسفیوں' نے نئے اسلامی فکری امتزان پیش کرنے شروع کر دیے۔ حلب' میں کیئی سہروردی (وفات 1191ء) نے الانثراق کا کمتب قائم کیا جس کی بنیاد اسلام سے پہلے کی ایرانی باطنیت تھی۔ انہوں نے فلنفے کو تربیت یافتہ ذبمن اور تصوف کے ذریعے تبدیل شدہ دل کا ملاپ قرار دیا۔ ان کا کہنا تھا کہ عقل اور تصوف کو ساتھ جانا ہوگا انیانوں کے لئے دونوں جو ہری اعتبار سے اہم ہیں اور نج کی تلاش میں دونوں ہی کی ضروت ہوتی ہے۔ صوفیاء کی بصیرتوں اور قرآن کی علامتوں کو تجرباتی طور پر ثابت نہیں کیا جا صرورت ہوتی ہے۔ صوفیاء کی بصیرتوں اور قرآن کی علامتوں کو تجرباتی طور پر ثابت نہیں کیا جا صوفیانہ جہت سے باہر نہ ہب کے قصوں کی کوئی معنویت نہیں اس کی وجہ سے ہے کہ وہ اس طرح کہ دنیاوی مظاہر' جن کا تجربہ ہم اپنے معمول کے بیدار شعور سے در سیعے کے ذریعے کی داخلی جہت کا مشاہدہ کرنے کے کے ذریعے کی تصوفی کو کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے کی تصوفی کی داخلی جہت کا مشاہدہ کرنے کے کے ذریعے کی تصوفی کے دریعے این کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے تعمول کے دریعے این کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے اندر ہماری دنیا اور خدا کے درمیان موجود' عالم المثال' کا شعور پیدا کرنا ہوگا۔

یہاں تک کہ وہ لوگ بھی جوتر بیت یافتہ صوفی نہیں تھے اس دنیا سے خواب میں یا تنویمی تخیل کے ذریعے آگاہ ہوئے۔ یکی سہروردی کا ایمان تھا کہ جب کوئی پیٹیمر یا صوفی بھیرت کا حامل ہوتا ہے اس کو ہم آخ کی بھیرت کا حامل ہوتا ہے اس کو ہم آخ کی لفظیات میں لاشعور کہدیکتے ہیں۔

اسلام کی بیقتم حفرت حسن بقری یا امام شافعی کے لیے نا قابل قبول تھی۔ یجی

#### **€115**}

سہروردی کوان کے نظریات پرسزاتو ملی تاہم وہ ایک پے مسلمان سے جنہوں نے قرآن پاک

کے حوالے ہرسابقہ فیلسوف سے زیادہ دیتے ہے۔ ان کی تصنیفات کا آج بھی تصوف کے

کاسیکوں کے طور پر مطالعہ کیا جاتا ہے۔ ای طرح ہیانوی الہیاتی فلسفی معیدالدین این

العربی (وفات 1240ء) کی کتابیں پرازمعنی اور انہائی اثر آئیز ہیں۔ انہوں نے مسلمانوں پر بھی زور دیا کہ وہ عالم المثال کواپنے اندر ہی دریافت کریں اور اس بات کا درس دیا کہ تخلیق شخیل کے ذریعے خدا تک پہنچا جا سکتا ہے۔ ابن العربی کی کتابیں آسان نہیں تھیں اور ان میں زیادہ دانش ورمسلمانوں کے لیے کشش تھی تاہم ان کا ایمان تھا کہ ہر شخص صوفی بن سکتا ہے اور ہر شخاور ہر جگارتی پوشیدہ معانی کو بجھنا چا ہے۔ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہر شے اور ہر جگارتی پوشیدہ معانی کو بجھنا چا ہے۔ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہر شے اور کی پوشیدہ صفات کا منفر داور دہرایا نہ جانے والا انکشاف ہے اور ہماری انہائی داخلی ذات میں ہو الوہی اسم نشش ہے وہ خدا ہی کا تو ہے۔ شخصی ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا جو الوہ ہی اسم نشش ہے وہ خدا ہی کا تو ہے۔ شخصی ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا جو ایہ ہوتا ہے۔ لہذا صوفی کو ہر عقیدے کو مسادی طور پر درست ماننا جا ہے اور سینا گوگ میور مندر یا چرج کو مختلف نہیں بھنا چا ہے کیونکہ خدا قرآن میں کہتا ہے: چا ہے۔ ایہ اس طرف بھی رُخ کرتے ہوا دھر اللہ ہوتا ہے۔ "ع

اس طرح خلافت کے زوال پا جانے کے بعد ایک فہبی انقلاب بیا ہو چکا تھا۔ اس نے مسلمہ دانش وروں کے ساتھ ساتھ عام لوگوں کو بھی متاثر کیا۔ ایسے سے مسلمان سامنے آئے جو فذہب پر ایک گہری سطح پر عمل کرنا سکھ چکے سے مسلمانوں نے سیاسی بربادی کا مداوا ایک ہمہ گیر روحانی احیا کی صورت میں پایا، جس میں نئی صورتحال سے نمٹنے کے لیے عقید ہے کی نئی تعبیر کی گئے۔ اب اسلام حکومت کی سر پرتی کے بغیر ہی فروغ پا رہا تھا۔ در حقیقت سیاسی افراتفری سے دوچار دنیا میں صرف اسلام ہی مشحکم تھا۔



**€116**}

# صليبي جنكين

سلجوق ترکوں کے تحت وجود میں آنے والا سیاس اعتبار سے خودمختار امیروں کا نیا نظام گیارہویں صدی کے اختیام پر سلطنت کے انتشار کے بعد بھی قائم رہا۔ اس نظام میں واضح خامیاں موجود تھیں۔ امیر آپس میں جنگیں لڑتے رہتے تھے اور کسی بیرونی دشمن کے مقالبے کے لیے متحد ہونا دشوار یاتے تھے۔ پیر حقیقت جولائی 1099ء میں اس وقت المناک انداز میں نمایاں ہوگئ جب مغربی بورپ سے آنے والے صلیبی جنگجوؤں کے اشکروں نے مکہ اور مدینہ کے بعد اسلامی دنیا کے تیسر ہے سب سے زیادہ مقدی شہر پروٹلم برحملہ کر کے اس کے شہر یوں کاقتل عام کیا اور فلسطین 'لبنان اور اناطولیہ میں ریاستیں قائم کیں سلجوق سلطنت کے زوال کے بعد آپس میں لڑنے والے امیر متحد نہ ہوئے اور مغرب کی اس جارحانہ پورش کے خلاف بے بس دکھائی دیئے۔اس کے بچاس برس بعد 1144ء میں موصل اور حلب کا امیر عادالدین زنگی صلیبی اشکر کو آرمیا سے نکال باہر کرنے میں کامیاب ہوگیا۔اس سے نصف صدى بعد 1187ء ميں ايك كرد جرنيل بوسف بن الوب صلاح الدين نے جے جم مغرب والے "سلاڈن" (Saladin) کہتے ہیں صلیبوں سے بروشلم دوبارہ حاصل کرلیا تاہم صلیبی تیرہویں صدی کے اواخر تک ساحل کے ساتھ ساتھ مشرقِ قریب پر قبضہ جمائے رکھنے میں کامیاب رہے۔ای بیرونی خطرے کی وجہ ہے صلاح الدین کی قائم کی ہوئی حکومت''زرخیز ہلال'' میں دوسرے امیروں کی عارضی نوعیت کی ریاستوں کے مقابلے میں بہت زیادہ لمبی مدت تک برقرار رہی۔صلاح الدین نے اپنی مہم کے ابتدائی مرحلے میں مصرییں فاطمیوں کو شکست دی' ان کے علاقوں کواپنی سلطنت میں شامل کرلیا اور اس کے شہر یوں کوسنی مسلک کی طرف واپس لایا۔

**€117**}

مغربی تاریخ میں صلیبی جنگیں شرمناک گر اہمیت کی حامل ہیں۔ ان جنگوں میں صلیبیوں نے مشرقِ قریب کے مسلمانوں کو تباہ و برباد کردیا تھا تاہم عراق ایران وسط ایشیا ' ملا پیشیا ' افغانستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے ان کی حیثیت دوردراز کے سرحدی سانحات کی می ہی تھی۔ ایبا تو بیبویں صدی میں جاکر ہوا کہ جب مغرب زیادہ طاقتور اور مسلمانوں کے لیے زیادہ خطرے کا باعث ہوگیا تو مسلمان تاریخ نویس وسطی عہد کی صلیبی جنگوں کا اثر قبول کرنا شروع ہوئے اور فاتی صلاح الدین ایو بی جیسے کی لیڈر کی آرزو کرنے جومغربی استعاریت کی نئی صلیبی جنگوں کا مقابلہ کرسکے۔



**€118**€

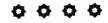
## توسيع

صلیبی جنگوں کی فوری وجہ ریتھی کہ سلجوتوں نے فاطمیوں کے زبر حکومت شام کو 1070ء میں فتح کرلیا۔ اپنی اس مہم کے دوران بازنطینی سلطنت کے ساتھ بھی ان کی جنگیں شروع ہو گئیں۔ بازنطینی سلطنت کا سرحدی دفاع بہت کمرور تھا۔ سلجوق شاہ سوار بازنطینی سرحدول كوعبور كرتے ہوئے اناطوليه مين داخل ہو كے اور انہون نے 1071ء مين ميز كرث کی جنگ میں بازنطینیوں کوعبرتناک شکست سے دوجیار کیا۔ دس ہی برسوں کے اندر اندر حالت یہ ہوئی کہ ترک خانہ بدوش اینے رپوڑوں کے ساتھ اناطولیہ میں آ زادانہ گھومنے پھرنے لگے اور امیروں نے وہاں چھوٹی جھوٹی ریاسیں قائم کرلیں۔ ان امیروں کو افرادی قوت ان مسلمانوں کی صورت میں میسر آئی جواناطولیہ کومواقع کی سرز مین تصور کرتے تھے۔ تر کول کی اس بیش رفت کو رو کئے سے لاچار بازنطینی بادشاہ السیکس کومنیس اول Alexius) . Comnenus I) نے 1091ء میں پوپ سے مدد کی درخواست کی اور اس درخواست کے جواب میں بوپ اربن دوم (Urban II) نے پہلاصلیبی اشکر بھیجا۔صلیبیوں نے اناطولیہ کے مختلف حصوں پر قبضہ تو قائم کرلیا تاہم وہ علاقے میں ترک فتوحات کا سلسلہ زیادہ عرصے تک روک نہیں سکے۔ تیرہویں صدی کے اختام تک ترک جروم تک بینے چکے تھے۔ چودھویں صدى كے دوران انہوں نے بحيرة الجيئن كو پاركيا ، بلقان ميں آبادياں قائم كيس اور دريائے ڈینیوب تک پہنچ گئے۔اس سے پہلے بھی کوئی مسلمان بادشاہ قدیم رومی سلطنت کی عظمت کے وارث بازنطین کوالی فکست نہیں دے پایا تھا۔ چنانچے ترکول نے بھی فخر بیطور پر اناطولیہ میں

#### **€119**}

ا پی نئی ریاست کو''روم'' کہنا شروع کردیا۔خلافت کے زوال کے باوجود مسلمان اب دوا یے علاقوں تک وسعت پاچکے تھے جو پہلے بھی دارالاسلام کا حصہ نہیں رہے تھے بعنی مشرقی یورپ اور جنوب مغربی ہندوستان کا ایک حصہ۔ یہ علاقے جلد ہی انتہائی تخلیقی علاقوں میں تبدیل ہوگئے۔

خلیفہ الناصر (1225ء۔ 1900ء) نے بغداد اور اس کے گردونواح میں خلافت کو بحال کرنے کی کوشش کی۔ فرجی احیاء کی قوت کا مشاہدہ کرتے ہوئے اس نے اسلام کا سہارا لینے کی سعی کی۔ حقیقت میں تو شریعت خلفاء کے اقتدار کے خلاف احتجاج کے طور پر تشکیل پا رہی تھی۔ تاہم اب الناصر نے سنیوں کے چاروں فقہی مکا تب فکر کا عالم بننے کے لیے مطالعہ شروع کیا۔ اس نے فتو وک کے ذریعے بھی بغداد میں اپنی حیثیت کو متحکم کیا۔ الناصر کی وفات شروع کیا۔ اس کے جانشینوں نے اس کی پالیسیوں کو جاری رکھا۔ تاہم بہت تا خیر ہو چکی تھی۔ اسلامی دنیا میں جلد ہی ایک المناک صور تحال رونما ہوئی جس کے نیتیج میں عباسی خلافت ایک مشدد انہ اور المیہ انجام سے دوچار ہوئی۔



**€120**}

# منكول

## (,1220\_,1500)

مشرق بعید میں منگول سردار چنگیزخان ایک عالمی سلطنت کوتشکیل دے رہا تھا اور اسلام ہے اس کا نکراؤ ناگزیر ہو چکا تھا۔ سلجقوں کے بھس اس نے اپنے خانہ بدوش فوجیوں کو قابو میں رکھا اور انہیں نظم وضبط کا پابند بنا دیا۔اس نے انہیں ایک تباہ کن قوت والی ایسی جنگجو فوج میں ڈھال دیا جس کا دنیا نے پہلے بھی مشاہدہ نہیں کیا تھا۔ جو بھی حکمران منگول سردار کی فوری اطاعت قبول نہ کرتا اسے اپنے بڑے بڑے بڑے شہروں کی مکمل تباہی و بربادی اورانی رعایا کا قل عام دیکھنا رئے تا منگولوں کی بیسفاکی نه صرف ایک سوچی مجھی تیکنیک تھی بلکہ شہری ثقافت ہے خانہ بدوشوں کی نفرت کا اظہار بھی کرتی تھی۔ جب خوارزمی ترکوں کے شاہ محمد (1220ء۔ 1200ء) نے ایران اور دریائے جیموں کے علاقے میں اینی خلافت قائم کرنے کی کوشش کی تو منگول سپہ سالار ہلاکو نے اسے ایک تو بین آمیز اقدام تصور کیا۔ 1219ء سے 1229ء تک منگول فوجیس محد اور اس کے بیٹے جلال الدین کا تعاقب کرتے ہوئے سارے ایران آ ذربائیجان اور شام میں قتل و غارت کرتی اور تباہی و بربادی تھیلاتی رہیں۔ 1231ء میں حملوں کے ایک نئے سلسلے کا آغاز ہوا عظیم مسلمان شہروں کو کیے بعد دیگرے نیست و نابود کردیا گیا۔ بخارا کو ملبے کا ڈھیر بنا دیا گیا' بغداد کو ایک مخضری جنگ کے بعد تباہ کردیا گیا اور لبِ مرگ خلافت بھی اس کے ساتھ ہی اپنے انجام کو پہنچ گئی۔ گلیاں لاشوں سے افی یڑی تھیں اورلوگ جانیں بچا کرشام مصریا ہندوستان فرار ہو گئے تھے۔الموت کے اساعیلیوں کاقتل عام ہوا اور اگر چہ روم کی نئ سلجوق حکومت نے منگولوں کی اطاعت تسلیم کر کی تھی تاہم وہ پھر بھی پوری طرح اینے قدموں پر کھڑی نہ ہوسکی۔ بیرس وہ پہلامسلمان حکمران تھا جس نے منگولوں کا راسته روکا۔ بیبرس ترک غلام فوجیوں کی قائم کردہ نئی مصری ریاست کا سلطان تھا۔مملوکوں

#### **€121**}

(غلاموں) نے صلاح الدین کی قائم کردہ ایوبی سلطنت کی فوج پرغلبہ پالیا تھا۔ 1250ء میں مملوک امیروں نے ایوبی ریاست کے خلاف کامیاب بغاوت کی اور مشرق قریب میں اپنی سلطنت قائم کردی۔ 1260ء میں بیرس نے شالی فلسطین میں عین جالوت میں منگولوں کو شکست سے دوچار کیا۔ اُدھر ہندوستان میں داخل ہوکر منگولوں نے دہلی میں سلطنت قائم کرلی منگول خان قبلائی خان کی اطاعت قبول کر لینے والی اسلامی سلطنت میں اپنی سلطنتیں قائم کرلی تھیں۔

منگولوں نے چار بڑی ریاستیں قائم کی تھیں۔ ہلاکو کی اولا دیے ، جوایل خان (خان اعظم کے نمائندگان) کہلاتی تھی میلے تو یہ حقیقت قبول کرنے سے اٹکار کردیا کہ ان کو آخری شكست ہو چكى ہے۔ پھر انہوں نے وادى فرات اور ايران كے بہاڑى علاقوں تك محدود اين سلطنت میں پیپا ہونے سے پہلے دمشق کو برباد کردیا۔ چقائی منگولوں نے دریائے جیوں کے طاس میں ایک ریاست قائم کی جبکه "سفید اردو " ﴿ (ایعنی تا تاری خانه بدوش قبیلے ) نے ارتش کے علاقے میں ریاست قائم اور''سنہرا اردؤ' دریائے والگا کے گرد حکومت کرنے لگا۔ بیہ مشرقِ وسطیٰ میں ساتویں صدی میں عربوں کی پورشوں کے بعد سب سے بڑا سیاس ابھار تھا' تاہم عرب مسلمانوں کے برعکس منگول اینے ساتھ کوئی روحانیت نہیں لے کرآئے۔اگر چہان کا اپنار جمان بدھ مت کی طرف تھا تاہم وہ سب نداہب کے حق میں رواداری سے کام لیتے تھے۔ان کا قانونی ضابطہ یاسا' جو کہ چنگیزخان نے وضع کیا تھا' ایک عسری نظام ہی تھا جو کہ شہر یوں کے لیے مؤثر نہیں تھا۔منگولوں کی پالیسی تھی کہ جب وہ کسی علاقے پر قبضہ کرتے تو اس کی مقامی روایات کوفروغ دیتے تھے۔ تیرہویں صدی کے اختتام اور چودھویں صدی کے آغازتك جاروں منكول سلطنوں نے اسلام قبول كرليا۔اس طرح منكول سب سے عظيم اسلامي قوت بن گئے تاہم سرکاری طور پر اسلام کی قبولیت کے باوجود ان کی ریاستوں کا بنیادی نظریہ "منگولیت" (Mongolism) ہی تھا۔ جس کے تحت منگول اپنی شاہانہ اور عسکری قوت برفخر کرتے تھے اور دنیا کی تنجیر کا خواب دیکھتے تھے۔ پوری ریاست کو عسکری خطوط پر چلایا جاتا تھا۔ بادشاہ ہی سیدسالار ہوتا تھا اور اس سے امید کی جاتی تھی کہ وہ اپنی افواج کی مکان 🖈 قارئین اس دلچسیے حقیقت سے یقینا محظوظ ہوں گے کہان کی زبان کا نام یعن''اردو'' دراصل ترکی لفظ ہے۔ تا تاری بھی ترکی بولتے تصاور ان کے ہاں لفظ "اردو" کا مطلب قبیلہ ہوتا تھا۔ یہی لفظ انگریزی میں HORDE بنا۔ (مترجم)

خود سنجالے اور مہمات کی ذمہ داری اپنی نائین کے شانوں پر نہیں ڈالے۔ ای لیے ابتدائی زمانے میں ان کا کوئی دارالحکومت نہیں ہوتا تھا۔ جہاں بھی خان اور اس کی فوج خیمہ زن ہوتے وہی دارالحکومت ہوتا۔ ریاست کا پورا نظام کی فوج کی طرح چلایا جاتا تھا اور انتظام یہ سپاہیوں کے ساتھ کا مزن رہتی تھی۔ اس خیمہ ثقافت کا انتظام زبر دست اہلیت کے ساتھ کیا گیا تھا۔ ان کے دو ہڑے سیاسی مقاصد تھے یعنی دنیا پر قبضہ اور اقتدار کا دوام جو کہ ہر طرح کے ظلم و سخم کا جواز تھا۔ یہ نظریہ تھا ، جس کے تحت اس بات پر یقین کیا جاتا تھا کہ جتنی زیادہ کی حکمران کی قوت ہوگی اتنا ہی زیادہ ریاست کا امن اور سلامتی بہتر ہوں گے۔ کی شاہی خاندان کے بادشاہوں کے فرمان اس وقت تک واجب العمل رہتے بہتر ہوں گے۔ کی شاہی خاندان کے بادشاہوں کے فرمان اس وقت تک واجب العمل رہتے جب تک وہ خاندان تخت نشین رہتا۔ اس کے علاوہ دو سرے قانونی نظاموں کو کوئی اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ حکومت میں تمام اعلیٰ عہدے خاندان کے افراد کو اور ان کی خوشا کہ کرنے والے مقامیوں کو دیئے جاتے تھی جو حکومت کے مرکز میں عظیم خانہ بدوش فوج کے حاشیہ برداروں میں شامل ہوگئے تھے۔

اس کا اسلام کی مساوات پہندی ہے تو بمشکل ہی موازنہ ہوسکتا ہے تاہم ایک حوالے ہے اس کا موازنہ عباسی ظافت کے آخری برسوں میں معاشرے کے آغدر وقوع پذیر ہونے والی عسکر بیت سے کیا جا سکتا ہے جس کے تحت امیر چھاؤنیوں میں بیٹے کر حکومت کرتے تھے اور شہر یوں اور علما کو ان کی اسلامی سرگرمیوں کے لیے آزادی دے دی گئی تھی۔ وہاں ہمیشہ بیدامکان رہا کرتا تھا کہ اگر کوئی امیر مستحکم ہوگیا تو فوج شہری معاملات میں زیادہ وضل اندازی عمل میں آگئی کیونکہ وہ اس قدر طاقتور تھے ہوسکتی ہے۔منگول حکمر انوں کے تحت بید خل اندازی عمل میں آگئی کیونکہ وہ اس قدر طاقتور تھے کہ علما پرنی پابندیاں عائد کر سکتے تھے۔شریعت کو بالا دست ضا بطے کے طور پر مزید برقر ارد ہنے نہیں دیا گیا۔ پندرہویں صدی تک بیہ طے ہو چکا تھا کہ علما قوا نین وضع کرنے کے لیے اجتہاد نہیں کر سکتے ۔ اس حوالے ہے کہا جاتا ہے کہ''اجتہاد کے درواز ہے'' بند ہو گئے۔مسلمانوں کو شہری کے فقہا کے فقعا مانے پر مائل کیا گیا۔ اصولی طور پر شریعت غیر مقبدل قوا نین کا نظام بن گئی جو مقتدر گھرانے کے شاہی قوانین کے لیے خطرہ نہیں بن سکتا تھا۔

اسلامی زندگی میں منگولوں کی مداخلت المناک تھی۔منگول اپنے پیچھے شہروں اور کتب خانوں کے کھنڈر چھوڑ گئے تھے معاثی تباہی اس پرمسنزادتھی۔گر جب منگولوں نے فتح حاصل کرلی تو پھر انہوں نے ان شہروں کو دوبارہ تغییر کروایا جنہیں خود ہی بڑے پیانے پر تباہ کردیا تھا۔ اس کے عادہ انہوں نے پر شکوہ دربار قائم کیے جنہوں نے سائٹ فن تاریخ اور تصوف کوفروغ دیا۔ منگولوں کی سفاکی اورظلم وستم اپنی جگہ تاہم وہ اپنی مسلمان رعایا ہے بہت متاثر تھے۔ ان کے قائم کردہ سیاسی ڈھانچوں نے بعد کی اسلامی سلطنوں پراٹر ڈالا۔ منگولوں کی قوت نے نئے آ فاق کی خبر دی۔ ایسا لگنا تھا جیسے وہ دنیا کو فتح کرنے ہی والے ہیں۔ وہ ایک نئی قسم کی استعاریت کے بانی تھے جو وسیع پیانے پر تباہی و بربادی پھیلانے والے آ فاقی اقتدار سے مربوط تھی۔ وہ مسلمانوں کے نظریات کو نیست و نابود کرنے کے ساتھ ساتھ ان سے متاثر بھی ہوئے۔ مسلمان جس خوف و دہشت کی نضا میں جی رہے تھے اس کی وجہ سے ناامیدی کا شکار نہیں ہوئے تھے اور نہ منگول ریاسٹوں کو دیکھ کر اپنی سیاسی شکست پر دل گرفتہ ہوئے تھے۔ اسلام ایک متحکم عقیدہ ہے۔ مسلمانوں نے اپنی تاریخ میں تباہوں کا مقابلہ شبت انداز میں کیا ہے اور ان کو تھیری طور پر استعال کرتے ہوئے تازہ نہ ہی بصیرتیں عاصل کی انداز میں کیا ہے اور ان کو تھیری طور پر استعال کرتے ہوئے تازہ نہ ہی بصیرتیں عاصل کی جیں۔ ایسا ہی منگول یورش کے بعد ہوا جب لوگ واضح طور پر محسوس کررہے تھے کہ دنیا کا خاتمہ جیں۔ ایسا ہی منگول نیا عالمی نظام بھی ممکن تھا۔

اس حقیقت کا واضح مشاہرہ صوئی جانال الدین روی (73-120ء) کی بصیرت بین کیا جا سکتا ہے جو بذات خود مشاولوں کے ستم کا نشانہ بے سے 'تاہم انہوں نے اپنی تعلیمات میں مشاولوں کے ہمراہ آنے والے لاحدودامکانات کوبھی ظاہر کیا ہے۔ روی خراسان میں پیدا ہوئے تھے۔ ان کے والد ایک عالم اورصوفی تھے۔ روی نے فقہ الہمیات' عربی اور فاری ادب کا مطالعہ کیا۔ تاہم یلغار کرتے آرے مشکول کشکر سے بچنے کے لیے ان کے خاندان کوفرار ہونا پڑا۔ وہ اناطولیہ میں سلطنت روم کے دارالحکومت قونیہ میں پناہ گزیں ہوئے۔ روی کی روحانیت سے خدا کے فراق اور کا نئاتی بے گھری کا احساس چھک رہا تھا۔ روی کہتا ہے کہ کی رافعانیت کی روحانیت سے خدا کے فراق اور کا نئاتی بے گھری کا احساس چھک رہا تھا۔ روی کہتا ہے کہ مرد یا عورت کو خربی جبتی پرتی برختی ہے کہوہ جبر کے کرب کومحسوس نہ کرے' جو کہ کسی بھی مرد یا عورت کو خربی جبوری ہو تیا ہے۔ ہمیں اپنی محدودیت کا اور انا کے ایک سراب ہونے کا ادراک لازی طور پر کرنا چاہیے۔ یہ ہماری انا ہے جو حقیقت اور ہمارے درمیان ہردے ڈال دیتی ہے اور آگر ہم اپنی انا پرتی اورخودغرضی سے نجات پالیں تو ہم دیکھیں گے کہ برباقی رہ جائے گا وہی خدا ہوگا۔

روی ایک''وصدت الوجودی صوفی'' تھے۔ ان کی روحانی اور شخصی زندگی ایک جذباتی انتہا سے دوسری کی طرف نعقل ہوتی رہی۔انہوں نے رقص گانے' شاعری اور موسیقی

#### **€124**}

میں سرور تلاش کیا۔ انہوں نے جس سلط کی بنیاد رکھی اسے ''رقصال درویش'' کہا جاتا ہے۔
اس نام کا سبب ان کا اپنی جگہ کھڑے کھڑے گھومتے ہوئے رقص کرنا ہے جو ماورائیت کی ایک سحرانگیز کیفیت کا باعث بنتا ہے۔ اپنی واضح تلون مزاجی کے باوجود رومی اپنی زندگی ہی میں مولانا کے لقب سے مشہور ہوگئے تھے۔ ان کے مولوبی سلسلہ کاعظیم اثر آج بھی ترکی میں نمایاں ہے۔ ان کے فول میں اس این العربی نے دائش وروں کے لیے لکھا تھا وہاں رومی نے تمام انسانوں کو اپنے آپ سے ماورا ہوکر جینے اور دائش وروں کے لیے لکھا تھا وہاں رومی نے تمام انسانوں کو اپنے آپ سے ماورا ہوکر جینے اور تلقین کرتی ہے جو ہر شخص کو کا کنات اور انسان کے اندر جاری دائی جنگ میں نا قابل تنجیر بنا سکتا ہے۔ منگولوں کی پورشوں نے ایک صوفیا نہ ترکی کی راہیں کشاوہ کیں جس نے لوگوں کو ان کسل ہے۔ منگولوں کی پورشوں نے ایک صوفیا نہ ترکی کی راہیں کشاوہ کیں جس نے لوگوں کو ان سے کی روح کی گہرا کیوں تک اثر جانے والے المیے سے نماید کا جو سلہ دیا جبکہ رومی اس تح کی کی موفیا نہ طریق انسانی زندگی کے لامحدود امکانات پر زور دیتے تھے۔ منگول جو کچھ دنیاوی صوفیا نہ طریق انسانی زندگی کے لامحدود امکانات پر زور دیتے تھے۔ منگول جو کچھ دنیاوی سے سے منسل کرنے کے بے حد قریب تیے صوفیا روحانی سطح پر اس کی معرفت حاصل کر کتے تھے۔

دوسروں نے اس دور کے ابھاروں کا جواب بہت مختلف انداز سے دیا۔ منگولوں کی بورشوں کے نتیج میں ہونے والی ہولناک تباہی و بربادی نے روایت پندی میں شدت پیدا کردی جو کہ ہمیشہ زرگی معاشرے کی ایک خصوصیت رہی ہے۔ جب وسائل محدود تھے تب اس فتم کی ایجاد پندی کی حوصلہ افزائی کرنا ناممکن تھا جیسی آج ہم جدید مغرب میں دکھے رہ بیں۔ آج کے جدید مغرب میں ہم سے تو قع کی جاتی ہے کہ ہم اپنے ماں باپ سے زیادہ علم کوسی اور ہمارے بیچ ہم سے بھی زیادہ آگے براھیں۔ ہمارے معاشرے سے پہلے کوئی معاشرہ اس پیانے پر ہونے والی ایجادات کے نیتج میں افراد کو دوبارہ تربیت دینے اور انفراسٹر پجر (زیریں ڈھانچ) کو ازسرنو تغیر کرنے کا متحمل نہیں ہوسکتا تھا۔ ای کا نتیجہ تھا کہ زرگی زمانے کے یورپ سمیت جدید عہد سے پہلے کہ تمام معاشروں میں تعلیم کا مقصد پہلے زرگی زمانے کے یورپ سمیت جدید عہد سے پہلے کے تمام معاشروں میں تعلیم کا مقصد پہلے کے درائع نہیں اور فرد کی ایجاد پندی اور تجس کے سامنے رکاوٹ کھڑی کرنا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ ان کی وجہ سے ایک ایک کمیوٹی کا استخال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد بم کما بیس زبانی استعال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد بم کما بیس زبانی کی متاب کی کمیوٹی کا استعال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی ہے۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد بم کما بیس زبانی

#### **€125**}

یاد کروائی جاتی تھیں جبکہ مخصوص دری کتابوں کی لفظی تعلیم دی جاتی تھی۔ علما کے درمیان عوامی مناظروں سے حق اور باطل کی تمیزختم ہوگئ تھی۔ پڑھائی کے سوال جواب والے انداز میں دو مختلف تصورات سے کسی امتزاجی تصور کا اخذ کیا جانا ممکن نہیں تھا۔ مدرسے انہی خیالات کی ترویج کرتے ہے جو ساری دنیا میں مسلمانوں کو متحد کرسکیں۔ وہ ایسے خالفانہ نظریات پر پابندی لگا دیتے تھے جو کہ اختلاف درائے کا سبب بن سکتے تھے اور لوگوں کو سیدھا راستہ چھوڑ کر اپنے الے رائے رائے کی طرف مائل کر سکتے تھے۔

چدھویں صدی تک صرف شریعت کے مطالعہ اور اس برعمل ہی کوسب طرح کے مسلمانوں یعنی سنی اور شیعہ 'صوفی اور فیلسوف نے قبول کرلیا تھا۔اس زیانے تک علما کا ایمان تھا کہ بیقوانین اسلامی تاریخ کے آغاز ہی ہے مروج تھے۔اس لیے جہاں رومی جیسے صوفیا نے نے آ فاق کے مشاہدے کا آ غاز کیا تھا وہاں بہت سے علما کو یقین تھا کہ بھی کوئی شے تبدیل نہیں ہوگی۔ سووہ مطمئن تھے کہ اجتہاد کے دروازے بندہیں۔ ان کا خیال تھا کہ ماضی کے اتنے بوے علمی و خیرہ کے ضیاع کابول کی بربادی اور علما کے قتل عام کے بعد ضروری یہی ہے کہ زیادہ تبدیلیوں کی بجائے اس تباہ شدہ علمی ذخیرے کو ہی بحال کیا جائے۔ چونکہ منگولوں کا عسکری ضابطہ شہری زندگی کے لیے کوئی گنجائش نہیں رکھتا تھا اس لیے علما کا ایمان والوں کی زند گیوں پر اثر درسوخ برقرار رہاجبکہ ان کا جھکاؤ روایت پرتی کی طرف تھا۔ جہاں رومی جیسے وفیا کا ایمان تھا کہ تمام نداہب درست ہیں وہاں چود عویں صدی تک علما نے قرآن کی ا جناعیت پیندی کو ایک سخت گیر فرقه واریت میں تبدیل کردیا تھا اور وہ دوسری روایات کو ماضی کے غیر متعلقہ آ ثار تصور کرتے تھے۔ اب مکہ اور مدینہ کے مقدس شہروں میں غیر مسلموں کا داخلہ بند کردیا گیا تھا اور حفزت محمد ﷺ کے بارے میں تو بین آ میز الفاظ ادا کرنا جرم قرار دے دیا گیا تھا۔اس میں کوئی جیرت نہیں ہے کہ منگولوں کی پورشوں کے المیے نے مسلمانوں میں عدم تحفظ کا احساس پیدا کیا۔ای وجہ سے غیرملکیوں کو نہ صرف مشکوک بلکہ منگولوں کی طرح سفاک بھی نضور کیا جانے لگا تھا۔

تاہم ایے بھی علا موجود تھے جنہوں نے ''اجتباد کے دروازوں' کے ہند ہونے کو قبول نہیں کیا۔ پوری اسلامی تاریخ کے دوران' بڑے سیاسی بحرانوں کے وقت ..... خاص طور پر غیر مکی تسلط کے زمانے میں ..... ایک ''مجد د'' نئی صورتحال سے نبرد آزما ہونے کے لیے عقیدے کا احیا کرتا رہا تھا۔ یہ اصلاحات عموماً کیساں انداز سے روبہ عمل آتی تھیں ۔ یہ

#### **€126**}

اصطلاحات روایت پیندانہ ہوتی تھیں کیونکہ وہ کوئی نیاحل تخلیق کرنے کی بجائے بنیادوں کی طرف واپس جانے کی کوشش کرتے تھے۔لیکن قرآن اور سنت والے بدعتوں سے پاک اسلام کی طرف واپسی کی خواہش میں ان مصلحین نے وسطی عہد کی پیش رفتوں کومٹا ڈالا جو کہ مقدس تصور کی جانے گئی تھیں۔ وہ غیرمکی اثرات کو بھی شک کی نظروں سے دیکھتے تھے ان کا خیال تھا کہ اجنبی تصورات کی وجہ سے عقیدے کی یا کیزگی اور خالص بن برقر ارنہیں رہا۔اس طرح کا مصلح (ریفارمر) اسلامی معاشرے کی خصوصیت بن گیا۔ ہمارے دور میں جن لوگول کو''بنیاد پرست مسلمان "كها جاتا ہے وہ پرانی طرز كے مجددوں سے كمل مشابهت ركھتے ہيں۔ منگولوں کے بعد کی دنیا میں اس عہد کے عظیم صلح امام احد ابن تیمیہ ( 1328ء۔ 1263ء) تھے۔ وہ دُشق کے ایک عالم تھے اور انہیں منگولوں کے ہاٹھوں ہولناک اذیتوں سے گزرنا بڑا تھا۔ ابن تیمیے گاتعلق حنبلی مسلک کو ماننے والے علما کے ایک خاندان سے تھا اور وہ شریعت کی اقدار کے دوبارہ نفاذ کے آرزومند تھے۔ انہوں نے اعلان کیا کہ اسلام قبول كر لينے كے باوجودمنگول كافر اور مرتد تھے كيونكہ وہ شريعت كى بجائے ياسا (منگولول كا قبائلي قانون) رعمل كرتے تھے ايك سي مصلح كے مانند انہوں نے رسول كريم علي اور خلفائ راشدین کے بعد ہونے والی اسلامی ترقیوں پر تنقید کرتے ہوئے انہیں غیر متند قرار دیا۔ان میں شیعیت ' تصوف اور فلسفہ شامل تھے۔ تاہم وہ ایک مثبت لائح ممل کے بھی حامل تھے۔ان کا خیال تھا کہ اس بدلے ہوئے زمانے میں شریعت کومسلمانوں کے حقیقی حالات کے مطابق ۔ ڈھالنا ہوگا جاہے اس عمل میں صدیوں کے دوران تشکیل یانے والے فقہ کے بیشتر حصے سے نجات حاصل کرنی پڑے۔ چنانچہ یہ بہت ضروری ہے کہ قانون دال شریعت کی روح سے مطابقت رکھنے والے ایک قانونی عل کو وضع کریں۔ حکومت (اسٹیبلشمنٹ) کے لیے ابن تیمیہ ایک خطرناک شخصیت تھے ممکن ہے کہ قرآن اور سنت کی بنیادی اقدار کی طرف ان کی والیسی نیز تصوف اور فلفے کا انکار ایک رحمل ہو تاہم بیرویدانقلا بی بھی تھا۔انہوں نے نصابی كتابول سے چيئے موسے روايت پرست علما پرسخت نكتہ چيني كى اور اسلامي قانون كى خلاف ورزی کرنے پرشام کی مملوک حکومت پرتقید کی۔ انہی افکار کی وجہ سے ابن تیمیہ کوقید کردیا کیا اور چونکدان کوتفنیف و تالیف ہے روک دیا گیا تھا اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ ای غم میں انتقال کر گئے۔ دمشق کے عام لوگ ان سے محبت کرتے تھے کیونکہ وہ و کیھ سکتے تھے کہ ان کی شرى اصلاحات لبرل بيں اور بير كه وه دل ہے عوام كا مفاد چاہتے ہيں۔ جب ان كا جناز ہ اٹھا تو

#### **€127**}

ہزاروں کی تعداد میں لوگ اس میں شریک ہوئے 'جوکہ ان کی عوا می مقبولیت کا آئینہ دار ہے۔

تید ملی وقوع پذیر ہوسکتی تھی تا ہم وہ پریشان کن بھی ہوتی۔ تینس میں عبدالرحمٰن ابن 
خلدون (1406ء۔ 1332ء) نے ''مغرب'' یعنی اسلامی دنیا کے مغربی جھے میں کے بعد 
دیگر ہے حکومتوں کو ناکام ہوتے ہوئے دیکھا۔ طاعون کی وبائے گھروں کے گھر اجاڑ کردیئے۔
ممر سے خانہ بدوش قبیلے شالی افریقہ نقل مکانی کرآئے تئے جن کی وجہ سے وسیع پیانے پر 
بربادی پھیلی اور بربر معاشرے میں زوال نمودار ہوا۔ خود ابن خلدون پین سے نقل مکانی 
کرکے تیونس آئے تھے جہاں عیسائیوں نے مسلمان علاقوں کو دوبارہ فتح کرلیا تھا۔ انہوں نے 
مغرنا طہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا 
غرنا طہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا 
تا ہم اس سے پہلے چودھویں صدی کے وسط تک الحمرا کا عظیم الشان محل تعمیر ہو چکا تھا۔ اسلام 
واضح طور پر بر بران کی زو میں تھا۔ این خلدون نے اس صورتحال پر اظہار خیال کرتے ہوئے 
تا ہم اس سے پہلے چودھویں صدی کے وسط تک الحمرا کا عظیم الشان محل تعمیر ہو چکا تھا۔ اسلام 
واضح طور پر بر بران کی زو میں تھا۔ این خلدون نے اس صورتحال پر اظہار خیال کرتے ہوئے 
تا ہم اس سے پہلے ودھویں صدی کے وسط تک الحمرا کا عظیم الشان محل تعمیر ہو چکا تھا۔ اسلام 
واضح طور پر بر بران کی زو میں تھا۔ این خلدون نے اس صورتحال پر اظہار خیال کرتے ہوئے 
کی جا ہوں ، وربی ہوں اور ساری و نیا کی قلب ماہیئت ہور ہی ہو'گویا نئے سرے سے تخلیق 
کیا جا رہا ہو'دیا کو ضر سرے سے وجود میں لایا جا رہا ہو۔'' ق

#### **€128**}

نے قبیلے یا خانہ بدوش گروہ کا آسان شکار بن جاتی ہے جو کہ اپنی عصبیت کے پہلے دور میں ہوتا ہے اور اس کے بعد سارا عمل دہرایا جاتا ہے۔ ابن خلدون نے اپنی شاہکار کتاب ''المقدمہ'' میں اس نظریے کا اطلاق اسلام کی تاریخ پر کیا ہے اور ان کے بعد آنے والے مسلمان سلطنت سازوں نے اس کا گہرا مطالعہ کیا۔ اس کے علاوہ انیسویں صدی کے مخر بی تاریخ دانوں نے بھی اس کتاب سے خوب استفادہ کیا جو ابن خلدون کو تاریخ کے سائنسی مطالعے کا بانی کہتے ہیں۔

ابن خلدون نے چودھویں صدی کے دوسر نصف جھے میں منگول ریاستوں کے زوال کا مشاہرہ کیا'جس سے ان کے نظر ہے کی واضح طور پر تصدیق ہوگئی۔ان کی حقیقی عصبیت عروج کو پنچی' آسودہ خاطری پیدا ہوئی اور اب دوسر نے غالب گروہوں کے قبضہ کرنے کے لیے فضا تیارتھی۔ایبا لگتا تھا کہ نے قائدین اسلامی سرزمین کے مرکز سے نہیں بلکہ اسلامی دنیا کے ایسے دور دراز گوشوں سے آئیں گے جومنگول حکومت کے تحت نہیں رہے ہیں۔اس وقت تک مصراور شام میں مملوک سلطنت کا زوال شروع ہو چکا تھا۔ مملوکوں نے اپنے عروج پر پنج کر ایک فاید جاندار معاشرہ ایک قاہرانہ فوج اور ایک نشوونما پاتی ہوئی ثقافت تشکیل دی تھی۔ لیک بیررہویں صدی تک سلطنت کی بھی زرقی ریاست کی طرح اپنے وسائل سے ہاتھ دھو چکی تھی۔ اور ٹوٹنا شروع ہوگئی تھی۔

اس عہد کی روح کا مجر پور اظہار جس حکمران نے کیا وہ تیورلنگ (1405ء۔
1336ء) تھا۔ دہ تمرقند میں منگول چفتائی ریاست میں پاہر ساتھا اور منگول آ درش کے حوالے سے ہوا جذباتی تھا۔ اس مغرب میں ٹیمبرلین (Tamburlain) کہا جاتا ہے۔ اس نے زوال پذیر چغتائی سلطنت میں اقتدار پر قبضہ کیا' منگول نسل سے تعلق کا دعویٰ کیا اور منگولوں کی فطری وحشت وسفا کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے منگول علاقوں کو دوبارہ فتح کرنا شروع کیا۔ تیمور نظری وحشت وسفا کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے منگول علاقوں کو دوبارہ فتح کرنا شروع کیا۔ تیمور نے اپنی حاصل کرنے کی زبردست خواہش اور تباہی و بربادی کی پہندیدگی کو اسلام کے لیے ایک جذب کے ساتھ باہم ملایا اور چونکہ اس نے اپنے عہد کے جوش و ولو لے کو اپنالیا تھا اس کے لیے دہ ایک جزئ میں مالی شان عمارات تعمیر کروا میں جہاں وہ ایک پُرشکوہ در بار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا نصور ۔ متعصب سفاک اور متشدد ۔ ایک پُرشکوہ در بار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا نصور ۔ متعصب سفاک اور متشد وہ ایک پُرشکوہ در بار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا نصور ۔ متعصب سفاک اور متشوں پر مزا اسلام کا نصور کو ایک کی غیر منصفانہ کا روائیوں پر مزا اسلام کا نصور کے کو ایک اللہ کا جلاد تصور کرتا تھا جے مسلمان امیروں کو ان کی غیر منصفانہ کا روائیوں پر مزا

دینے کے لیے بھیجا گیا تھا۔ اس کو واحد فکر اس بات کی تھی کہ نظم و ضبط قائم کیا جائے اور بدعنوانوں کو سزا دی جائے۔ اگر چہ اس کی رعایا اس کی سفا کی سے لرزہ براندام رہتی تھی تاہم لوگ حالیہ برسوں کے انتثار کے بعد اس کی مضبوط حکومت کی تعریفیں کرتے تھے۔ اپنے سے پہلے والے منگولوں کی طرح تیمور بھی نہ روکا جاسکنے والا دکھائی دیتا تھا اور ایک وقت تو ایبا آیا جب لگتا تھا کہ وہ ساری دنیا کوفتح کر لےگا۔ 1387ء تک وہ سارے ایران اور عراق پر قبضہ کر چکا تھا۔ 1375ء میں ان ورع اس نے روس میں قدیم ''سنہری اردو'' کوفتح کر لیا اور دبلی کو تاخت و ہندوستان پر غالب آگیا جہاں اس نے ہزاروں ہندوقید یوں کا قتل عام کیا اور دبلی کو تاخت و تاراح کر دیا۔ دوسال بعد اس نے چین پر تملہ کیا جہاں اگلے سال وہ قتل کر دیا گیا۔

کوئی بھی تیمور کی سلطنت کو متحد نہیں رکھ سکا۔ دنیا کی تسخیر اب بھی واضح طور پر ایک ناممکن خواب تھی تاہم پندر ہویں صدی کے دوران میں بارودی ہتھیاروں کی ایجاد نے شے مسلمان حکمرانوں کو پندر ہویں صدی کے اواخر اور سولہویں صدی کے آغاز میں دریا اور قابل انظام سلطنتیں قائم کرنے کا اہل بنا دیا' جنہوں نے منگول آورش کو اسلام سے باہم ملانے کی بھی کوشش کی۔ وہ ڈی سلطنتیں ہندوستان' آذر ہا ٹیجان اور اناطولیہ میں قائم ہوئیں۔

سلطنت وہلی تیرہویں صدی کے دوران قائم ہو چکی تھی اور چودھویں صدی کی ابتدا

تک اسلام بنگال کے ساتھ ساتھ دریائے گنگا کے طاس میں خوب اچھی طرح پاؤں جما چکا

تھا۔ ہندوستان کے مقدر طبقے سے تعلق رکھنے والے ہندو راجپوتوں نے جو کہ پہاڑی علاقوں

میں آباد سے اپنی خود و تاری کو قائم رکھا تاہم ہندوؤں کی اکثریت نے مسلمانوں کی برتری کو

میں آباد سے اپنی خود و تاری کو قائم رکھا تاہم ہندوؤں کی اکثریت نے مسلمانوں کی برتری کو

سلیم کرلیا۔ بیام اتنا جیران کن نہیں ہے جتنا کہ بظاہر لگتا ہے۔ ذات پات کے نظام کی وجہ

سیاسی اقتدار چند ہی گھر انوں تک محدود تھا اور جب وہ گھر انے طاقت کھو بیٹھتے تو ہندوان

می جگر کی کو بھی قبول کرنے پر راضی ہوتے سے بشر طیکہ وہ ذات پات کے نظام میں کی بیشی نہ

کریں۔ پردیسی (Outsiders) ہونے کی وجہ سے مسلمان ان پابندیوں سے آزاد سے نیز

ان کے پیچھے ایک طاقت وربین الاقوامی معاشرہ بھی تھا۔ ہندوستان میں مسلمان ایک اقلیت ہی

رہے۔ ''شودروں'' سمیت پچلی ذاتوں اور پیشوں سے تعلق رکھنے والے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جاتا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلیغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا

یہ بات درست نہیں ہے کہ مسلمانوں نے ہندوستان میں بدھ مت کو ہرباد کردیا تھا۔ صرف ایک معبد پرایک مرتبہ مملہ کرنے کے شواہد ملتے ہیں جبکہ وسیع پیانے پرقل عام کی تائید میں کوئی کھوں ثبوت دستیاب نہیں ہیں۔ 1330ء تک برصغیر کے بیشتر حصوں نے سلطنت و بلی کے اقتدار کوتسلیم کرلیا تھا' تاہم سلطنت کے مختلف حصوں میں غیردائش مندانہ حکمرانی کی وجہ سے مسلمان امیروں نے بعناوت کردی اور یہ بات کھل کرسامنے آگئی کہ سلطنت اتنی بڑی ہے کہ ایک آ دی اس پر حکومت نہیں کرسکتا ہمومی معمول کے مطابق مرکزی اختیارات مختلف امیروں میں بٹ گئے تھے اوروہ اس کی مدد سے اپنی اپنی ریاستوں پر حکومت کرتے تھے۔ بارود کی ایجاد تک سلطنت و بلی مسلمان ہندوستان (مسلم انڈیا) میں بہت می طاقتوں میں سے ایک طاقت رہی۔

منگول ریاستوں کے کناروں پر غازی جنگجووں کوان کی اپنی امارتیں قائم کرنے کی اجازت دے دی گئی تاہم وہ منگول حکمرانوں کو آقاتلیم کرتے تھے۔ وہ غازی ریاستیں عموی طور پر ندہبی تھیں اور تصوف کا مضبوط رجیان رکھتی تھیں۔ آذر بائیجان اور اناطولیہ میں مختلف صوفیا نہ طریقوں نے شیعیت کی انقلا بی روح کو اختیار کرلیا تھا۔ انہوں نے ابتدائی دور کے شیعوں کو متاثر کرنے والے انتہا پیندانہ فلفے ''غلو'' کا احیاء کیا جس کے تحت حضرت علی ' کو الوبی ہتی کی تجسیم تصور کیا جاتا تھا اور یہ یقین کیا جاتا تھا کہ ان کے جوامر فوت ہوگئے تھے وہ در فیلیہ ہتی کی تجسیم تصور کیا جاتا تھا اور یہ یقین کیا جاتا تھا کہ ان کے جوامر فوت ہوگئے تھے وہ کر ''غیبت' میں چلے عہد کی شروعات کرنے کے لیے واپس آئے تھے۔ اناطولیہ میں بیکتا تی درویشوں کو بہت زیادہ متبولیت حاصل ہوئی۔ وہ ایک نئے نظام کا پر چار کرتے تھے جو قدیم کے طور پر شروع ہوا تھا مگر جو پدر ہویں صدی تک غلو کے تصورات سے متاثر ہوگیا اور اس کے عبد کی اولاد تھا لاہذا مسلم امد کا واحد جائز رہنما تھا۔ سواجویں صدی کے آغاز تک اس سلسلے کے پیر کی اور دو کو بارہ امامی شیعہ کہلوانے گئا۔ سواجویں صدی کے آغاز تک اس سلسلے کے پیر کی اولاد تھا لاہذا مسلم امد کا واحد جائز رہنما تھا۔ سواجویں صدی کے آغاز تک اس سلسلے کے پیر اساعیل نے 'جو کہ خود کوامام غائب قرار دیتا تھا' ایران میں ایک شیعہ سلطنت قائم کی۔

جب منگول ریاستیں منہدم ہوئیں تو پورے کا پورا اناطولیہ جیموٹی جیموٹی آزاد غازی ریاستوں میں تقسیم ہوگیا' جنہوں نے تیرہویں صدی کے اواخر سے زوال پذیر بازنطینی سلطنت کے قصبوں اور بستیوں کو چھیننا شروع کردیا تھا۔ ان چھوٹی جھوٹی ریاستوں میں سے ایک پر

## 

عثانی غاندان حکومت کرتا تھا جو 14 ویں صدی کے ابتدائی برسوں کے دوران رفتہ رفتہ طاقتور ہوتا چلا گیا۔ 1326ء میں عثانیوں نے برصہ کو فتح کرلیا اور اسے ابنا دارالخلافہ بنالیا۔ 1329ء میں انہوں نے ازئیک کو فتح کرلیا اور 1372ء تک وہ بازنطین کے کافی بڑے جھے پر قبضہ کر چکے تھے۔ انہوں نے ایڈرین (ایڈریانوبل) کو ابنا دارائکومت بنایا اور بازنطینی بادشاہ کو ابنا گرا تھا دی بنایا اور بازنطینی بادشاہ کو ابنا گرا تھا دی بنالیا۔ عثانیوں کی کامیا بی کا راز ان کی انتہائی منظم اور تربیت یافت' نئی فوج'' باح گرا راتحادی بنالیا۔ عثانیوں کی کامیا بی کا راز ان کی انتہائی منظم اور تربیت یافت' نئی فوج'' (یخی چری) تھی' جو کہ غلاموں پر مشتل تھی۔ مغربی مسلمان حکمرانوں میں مراد اوّل سبب سے اہم طاقت بلغار اور سربیا کی آزاد بادشاہتوں پر حملے کرتے ہوئے وہ بلقان میں بیش رفت کے لیے تیار تھا۔ 1389ء میں عثانیوں نے وسطی سربیا میں کوسود کے میدان میں سرب منزائے موت دے دی گئی۔ اس کے ساتھ ہی سرب شنزاد سے ہرلیجا نووج لازار کو گرفار کرک فوج کو شام کی میں وہ نامقبول ہوتے رہے۔ پرنس لازار کو ایک شہید اور قومی ہیرو مان کر اس کا احترام اور اسلام سے نفرت کرتے ہیں۔ پرنس لازار کو ایک شہید اور قومی ہیرو مان کر اس کا احترام اور اسلام سے نفرت کرتے ہیں۔ پرانی سلطنت بنظمی کا شکارتھی۔ عثانیوں نے نظم وضبط قائم کیا اور معیشت کو بحال کیا جس کے بیافی تعداد میں لوگ اسلام کی طرف مائل ہو گئے۔

1402ء میں عثانیوں کو اس وقت ایک بڑی ناکا می سے دوچار ہونا پڑا جب تیمور نے ان کی فوج کوائٹورا میں شکست دی تاہم تیمور کی وفات کے بعدانہوں نے دوبارہ اپنی قوت مجتمع کر کی اور 1453ء میں محمد دوم (81-1451ء) نے نئے بارودی ہتھیار استعال کرکے فتطنطنیہ کو فتح کرلیا۔

ازنطینی سلطنت نے 'جے مسلمان' روم' کہا کرتے ہے صدیوں تک اسلام کو پیش قدی نہیں کرنے دی۔ یکے بعد دیگرے فافاء کوشکست سے دوچار ہونا پڑا۔ اب محمد فانح نے اس پرانے خواب کو تعییر کا جامہ بہنا دیا تھا۔ مسلمان ایک نے عہد کے آغاز پر تھے۔ وہ منگول مخرطرے سے نج نکلے تھے اور نگ قوت حاصل کر بچکے تھے۔ پندر ہویں صدی کے اختتام تک اسلامی سلطنت دنیا میں سب سے زیادہ طاقور بلاک بن چکی تھی۔ مسلمان مشرقی یورپ' یورپ'یورپ'یائی میدانوں اور ذیلی صحارائی افریقہ میں اپنے تاجروں کے مفاد کے لیے داخل ہوگئے

**€132**}

تھے۔ تیرہویں صدی میں مسلمان تاجر بھی مشرقی افریقہ میں برجونوبی کے ساطل کے ساتھ ساتھ' جونی عرب اور برصغیر ہندوستان کے مغربی ساطوں کے ساتھ ساتھ اپنے کاروبار مشحکم کر چکے تھے۔ جب ملا پنشیا میں بدھ مت کے ماننے والوں کی تجارت کو زوال آگیا تو مسلمان تاجروں نے 'جن میں سے ہرایک فرہی مبلغ بھی تھا' وہاں کاروبار جمالیے اور جلد ہی عزت و احرام حاصل کرلیا۔ صوفی مبلغین کاروباری لوگوں کے نقش قدم پر چل کر وہاں پہنچ اور چودھویں اور پندرہویں صدی تک ملا میشیا میں اسلام چھا چکا تھا۔ ایسا لگتا تھا کہ ساری دنیا مسلمان ہورہی ہے۔ حتیٰ کہ وہ لوگ جو اسلامی حکومت کے تحت نہیں تے جب اپنے ملکوں سے روانہ ہوتے تو چونکہ تمام اہم بندرگاہوں پر مسلمانوں کا قبضہ تھا' اس لیے انہیں وہاں اسلام کا سامنا ہوتا۔ یہاں تک کہ جب پندرہویں صدی کے اوائر اور سولہویں صدی کے اوائل میں یور پی جہازراں چر تاک دریافتیں کررہے تھے تب بھی وہ بحری گزرگاہوں سے مسلمانوں کو نہیں ہنا سے تھے۔ ایسا لگتا تھا کہ اسلام کا گزیر ہے اور اب مسلمان نئی سلطنیں قائم کرنے کے لیے تیار تھے جنہوں نے دنیا میں بہت زیادہ طافت ور اور جدید بن جانا تھا۔



حصه چہارم



**€135**}

# شامانهاسلام (1700ء-1500ء)

بارود کی دریافت اوراس کے استعال کی وجہ سے ایک ایی عسکری ٹیکنالو جی و جوو میں آئی جس نے حکمرانوں کواپنی رعایا پر پہلے ہے کہیں زیادہ طاقت دے دی۔ وہ بہت بڑے علاقوں پرموٹر انداز میں گرفت رکھ سکتے سے بشرطیکہ انہوں نے ایک اہل انتظامیہ کو بھی تشکیل دے دیا ہو۔ عسکری ریاست 'جو کہ عبائی قوت کے زوال کے بعد سے اسلامی سیاست کی ایک خصوصیت رہی تھی اب مزید طاقت ور ہو سکتی تھی۔ یورپ میں بھی بادشاہوں نے فعال حکومتی مشینری کے ساتھ بڑی مرکزی ریاستیں اور مطلق بادشا ہتیں قائم کرنا شروع کردیں۔ پندرہویں صدی کے اواخر اور سولہویں صدی کے اوائل میں تین بڑی اسلامی سلطنت قائم کی گئی تھیں۔ ایران میں صفوی سلطنت 'ہندوستان میں مغل سلطنت اور اناطولیہ' شام' شالی افریقہ اور عرب میں عثانی سلطنت۔ از بکتان میں دریائے جیجوں کے طاس میں ایک بڑی اسلامی ریاست قائم ہوئی جبکہ اس میں عثنی سلطنت ۔ از بکتان میں دریائے جیجوں کے طاس میں ایک بڑی اسلامی ریاست قائم ہوئی جبکہ اس میں عثنی سلطنت سے او بر آئے گئے تھے۔

چنانچہ وہ فتح کا زمانہ تھا۔ لیکن ایسا لگنا تھا کہ تیوں ہی سلطنوں نے اسلام کی مساویانہ روایات سے منہ موڑ لیا تھا اور مطلق بادشاہتیں قائم کرلی تھیں۔سرکاری زندگی کا ہر شعبہ با قاعدہ نظام اور بیورو کریک نفاست کے ساتھ چلایا جاتا تھا اور ان سلطنوں میں ایک مجر پورانظامی ڈھانچہ وجود میں آچکا تھا۔

وہ سب سلطنتیں منگولوں کے علکری ریاست کے تصور سے بہت متاثر تھیں تاہم

#### **€136**}

شاہی پالیسیوں میں شہریوں کو بھی شامل کیا جاتا تھا تا کہ شاہی خاندانوں کو زیادہ سے زیادہ عوامی تائید حاصل ہوجائے۔لین ایک نہایت اہم رُخ سے بیسلطنتیں عباسی ریاست سے مختلف تھیں۔عباسی خلفا اور ان کے درباریوں نے کوئی اسلامی ادارہ قائم نہیں کیا تھا۔ وہ شریعت کے قوانین کی پابندی نہیں کرتے تھے اور انہوں نے اپنے ہی دنیادارانہ ضا بطے گھڑ لیے ہوئے تھے۔ جبکہ تمام نئ سلطنتیں مضبوط اسلامی بنیاد رکھی تھیں۔خود حکمران اسلام کی ترویج اور فروغ کے لیے سرگرم تھے۔صفوی ایران میں شیعیت ریاست کا مذہب بن گئ تھی۔مغل پالیسی پر فلفے اور تصوف کے غالب اثر ات تھے۔عثانی سلطنت کا ملا شرعی خطوط یہ چلائی جاتی تھی۔

مگریرانے مسائل اب بھی موجود تھے۔کوئی حکمران کتنا ہی دین دار کیوں نہ ہوتا اس انداز کی بادشاہت قرآن کی روح کے برخلاف تھی۔لوگوں کی اکثریت اب بھی غربت و افلاس میں زندگی بسر کررہی تھی اورلوگ زرعی معاشرے کی مخصوص لعنت لیعنی ناانصافیوں کا شکار تھے۔اس کے علاوہ نئی نئی وشواریاں بھی پیدا ہوگئ تھیں۔مغل ہندوستان ہویا عثانی سلطنت کا مرکز اناطولیه دونوں جگہوں پرمسلمان نووارد تھے۔مسلمانوں کو دونوں مقامات پرغیرمسلم اکثریت کے ساتھ تعلق استوار کرنے کا موزوں طریقہ سکھنا تھا۔ ایک شیعہ سلطنت کے قیام ے شیعوں اور سنیوں کے درمیان ایک نئی فیصلہ کن تقسیم واقع ہوگئی تھی جس کے نتیج میں ایک الی عدم برداشت اور جارحانه فرقه واریت نے جنم لیا جس کی اسلامی دنیا میں پہلے کوئی مثال نہیں ملتی۔ بیفرقہ وارانہ تقسیم عین اسی زمانے میں بورپ میں کیتھولکوں اور پروسٹنوں میں نمودار ہونے والے تلخ تنازعے کے مماثل تھی۔ اس کے علاوہ خود پورپ بھی مسلمانوں کے ليے ايک چيلنج بن گيا تھا جواب تک ايک پسماندہ علاقہ رہا تھا اورای ليےمسلمانوں کواس ميں کوئی دلچین نہیں تھی تاہم اس زمانے میں بورپ نے ایک ممل طور پرنٹی تہذیب کو تشکیل دینا شروع کردیا تھا جو کہ زری معاشرے کی جکڑ بندیوں سے آزادتھی۔ اس تہذیب کی بدولت یورپ اسلامی ونیا سے نہ صرف برتر ہوگیا بلکہ اس نے اسے اپنامحکوم بھی بنالیا۔ نیا یورپ اپنی طاقت كومجتمع كرنا تو شروع هو گيا تھا تا ہم سولہويں صدى تك وه كوئى حقیقی خطرہ نہیں بن یایا تھا۔ جب روسیوں نے مسلمانوں کے زبر قبضہ قازان اور استراخان پرحملہ کیا (56-1552ء) اور

**(137**)

وہاں عیسائیت کوروان دیا تو مسلمانوں کواس شکست کے شریس فیرکا جو پہلو دستیاب ہوا وہ سے تھا کہ شالی بورپ کے ساتھ ان کے تجارتی رابطوں کا آغاز ہوگیا۔ آئیریائی جہازران جنہوں نے 1492ء میں امریکہ کو دریافت کرلیا تھا اور دنیا کے گرد نے تجارتی بحری راستے کھولے تھے پرتئیر تاجروں کونٹل وحرکت میں اضافی سہولت فراہم کر چکے تھے۔ سولہویں صدی کے دوسر نے نصف میں انہوں نے بچرہ اہم میں ایک نئی صلیبی جنگ (Neo-Crusade) کا آغاز کرتے ہوئے جنوبی سمندروں میں مسلمانوں کی تجارت کو برباد کرنے کی کوشش کی۔مغرب کے لیے پرتئیروں کی ان مہمات کی بردی اجمیت تھی تاہم اسلامی دنیا پر ان کے بہت تھوڑے اثرات پرتئیروں کی ان مہمات کی بردی اجمیت تھی تاہم اسلامی دنیا پر ان کے بہت تھوڑے اثرات پرتئیروں کی شاندار کا میابیوں نے سی مسلمانوں کی تو قعات کوشد ید دھچکا پہنچایا تھا۔صدیوں بعد پہلی مرتبہ ایسا ہوا تھا کہ ایک طاقتور شیعہ سلطنت اسلام کے قلب میں قائم ہوگئی تھی۔



**€138** 

## صفوى سلطنت

آ ذربائیجان کے صفوی صوفیانہ سلسلے کے لوگ بارہ اما می شیعیت کو اپنا چکے تھے۔ وہ جار جیا اور کا کیشیا کے عیسائیوں پر حملے کرتے رہتے تھے۔ اس کے علاوہ وہ عراق اور مغربی ایران کے امیروں کا غصہ و عداوت بھی مول لے چکے تھے۔ 1500ء میں ساٹھ سالہ آسلعیل اس سلسلے کا گدی نشین بنا اور اُس نے امیروں کے ہاتھوں ہلاک ہونے والے اپنے باپ کے انتقام کے لیے کارروائیوں کا آغاز کیا۔ 1501ء میں آسلعیل نے تبریز کو فتح کر لیا اور پھرا گلے دس برسوں کے دوران باقی ماندہ ایران کو بھی فتح کرلیا۔ اس نے اعلان کیا کہ بارہ امامی شیعیت اس کی قائم کردہ نئی سلطنت کا سرکاری نہ ہب ہوگ۔

یہ ایک چونکا دینے والا واقعہ تھا۔ اس زمانے تک بیشتر شیعہ سلا عرب تھے۔ ایران میں رے کاشان اور خراسان جیسے شیعہ مراکز موجود تھے۔ اس کے علاوہ قم کی قدیم چھاؤنی بھی تھی۔ تاہم ایرانیوں کی اکثریت تی تھی۔ آملیل نے ایران سے سی مسلک کومٹا دیا۔ تصوف کے مانے والوں پر جرواستبداد کیا گیا اور علاء کو یا تو سزائے موت دے دی گئی یا وطن بدر کر دیا گیا۔ اس سے پہلے کسی بھی شیعہ حکمران نے اس بیانے پر پچھ کرنے کی کوشش بھی نہیں کی تھی۔ جدید ہتھیاروں نے ذہبی حکومت کو ایک ٹی جابرانہ و مقددانہ قوت دے دی تھی۔ پچھلے دوسو جدید ہتھیاروں نے دوران شیعوں اور دیگر مسلمانوں کے مابین مصالحت قائم رہی تھی۔ محدیوں سے شیعیت ایک باطنی اور متصوفانہ فرقے کے طور پر چلی آربی تھی جو کہ سیاست سے دور رہتا تھا اور جس کا ایمان تھا کہ امام غائب کی عدم موجودگی میں کوئی بھی حکومت جائز نہیں ہو گئی۔ الی صور تحال میں ایک 'شیعہ ریاست'' کیوں کر وجود میں آ سکتی تھی؟ تاہم شاہ اسلمیل اس منطق کا قائل نہیں تھا۔ مکنہ طور پر اسے بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی روایات کا پوری طرح علم قائل نہیں تھا۔ مکنہ طور پر اسے بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی روایات کا پوری طرح علم

#### **∮139**}

نہیں تھا۔ وہ شیعیت کے انتہا پندانہ رُخ غلوکا مانے والا تھا، جس کے مانے والوں کا ایمان تھا کہ مثالی ریاست قائم ہونے ہی والی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس نے اپنے بیروکاروں سے کہا ہوکہ وہ ہی امام غائب ہے اور وہ آخری زمانے کی جنگیس لڑنے کے لیے آیا ہے۔ ٹی اسلامی ونیا کے خلاف اس کا جہاد ایران میں ہی اختتام پذیر نہیں ہوا۔ 1510ء میں اس نے خراسان سے سی از بکوں کو بے دخل کر دیا اور انہیں دریا ہے جیوں کے شال میں دھیل دیا۔ اس نے سی عثانیوں پر بھی حملہ کیا تاہم سلطان سلیم اول نے 1514ء میں اُس کی کوشش تو ناکا می سے دوچار میں تاہم ایران کے اندر آملیل کی جارحیت کا میاب رہی۔ ستر ہویں صدی کے اواخر تک ہوگئی تاہم ایران کے اندر آملیل کی جارحیت کا میاب رہی۔ ستر ہویں صدی کے اواخر تک ایرانیوں کی اکثریت شیعہ ہوچکی تھی اور آئ تک شیعہ ہے۔

شاہ المعیل نے ایک عسکری ریاست قائم کی شی تاہم وہ انتظامیہ میں شامل غیرفوجی لوگوں (سویلین) پر بہت زیادہ اعتاد کرتا تھا' پرانے ساسانی اورعباسی بادشاہوں کی طرح شاہ كو''ظلِ اللهٰ' كہا جاتا تھا تا ہم اسلميل نے اپنے آپ كواماموں كىنسل سے قرار دے كر قانونى جواز حاصل کیا تھا۔صفویوں کواس حقیقت کا ادراک کرنے میں زیادہ وقت نہیں لگا کہ اختلاف کے زمانے میں جس انقلابی جوش و جذ بے کو جس انتہا پیندانہ نظریے نے بھڑ کایا تھا وہ حکومت کے قیام کے بعد زیادہ کار آ رنہیں رہا۔ چنانچہ شاہ عباس اول (1629ء۔ 1588ء) نے غلو کا نظربدر کھنے والی افسرشاہی سے چھٹکارا حاصل کرلیا۔اُس نے عرب شیعہ علا کو بیرونی ممالک سے بلایا تاکہ وہ عوام کوزیادہ روایت پندانہ بارہ امامی شیعیت کی تعلیم دیں۔اس نے ان علما کے لیے مدرسے قائم کیے اور انہیں دل کھول کر مالی وسائل فراہم کیے۔عباس کی حکمرانی میں سلطنت اینے عروج کو پہنچے گئی۔اس نے صفو یوں کے لیے اہم علا قائی فتو حات حاصل کیں اور اس کے دار الحکومت اصفہان میں ایک ثقافتی نشاق ثانیہ رونما ہوئی ، جو بورپ میں حالیہ اطالوی نثاة ثاني كمماثل تقى اس نثاة ثانية في علاق كمشركانه ماضى لعنى اسلام سي يمليك فارى ثقافت سے اثر قبول كيا تھا۔ وہ زمانہ بہزاد (وفات 1535ء) اور رضائے عباري (وفات 1635ء ) جیسے صفوی مصوروں کا تھا' جنہوں نے تابناک اور خوابوں جیسے منی ایج (نقشِ کو چک ) تخلیق کیے۔اصفہان شاندار مدرسول مسجدول باغات محلات اور بڑے بڑے کشادہ چوکوں والاشہر بن گیا۔

تا ہم نقل مکانی کر کے آنے والے نے علما ایک انوکھی صورتحال سے دوجار تھے۔

#### **∮140**∌

اس سے پہلے ایک غیر حکومتی گروہ ہونے کی وجہ سے ان کے پاس اپنے شیعہ مدر سے نہیں تھے اور وہ مطالعہ اور تبادلہ کنیالات کے لیے ایک دوسرے کے گھروں ہی میں اکٹھے ہوا کرتے تھے۔ وہ ہمیشہ اصولوں کی بنیاد برحکومت ہے الگ تھلگ رہے تھے گراب ان سے تقاضا کیا جار ہاتھا کہ وہ ایران کے تعلیمی اور قانونی نظام کوسنجالیں۔اس کے علاوہ حکومت کے زیادہ نہ ہی کاموں کو بھی انجام دیں۔ شاہ نے انہیں وُل کھول کرتحا نف اور امداد دی جس کے نتیج میں بالآخروہ مالی طور پرخود مختار ہو گئے۔انہوں نے محسوں کیا کہ وہ اپنے عقیدے کی ترویج کے اس منفردمو قعے کومسر دنہیں کر سکتے تاہم وہ اب بھی ریاست سے مخاط ہی رہے اور حکومتی عہدوں کونظرانداز کر کے رعایا ہی بے رہنے کوتر جیح دیتے رہے۔ان کی حیثیت بہت طاقتور تھی۔ بارہ امامی روایتی شیعیت کے مطابق امام غائب کے جائز نمائندگان شاہ نہیں بلکہ علا تھے۔ پیربھی اب تک صفوی ان کے ساتھ ہم آ جنگی برقرار رکھنے میں کامیاب رہے تھے۔وہ اس وقت تک ان کی حیثیت ہے ممل طور پر استفادہ کے قابل نہیں ہو سکتے تھے جب تک کہ سارے کے سارے ایرانی عوام شیعہ نہیں ہوجاتے۔ تاہم ان کی نئی قوت کا مطلب تھا کہ بارہ امامی شیعیت کے کچھ زیادہ کشش انگیز امتیازی وصف امتزاجی ہوگئے تھے۔ان میں سے کچھ علما ا پی عمیق متصوفانہ تفسیروں برعمل کرنے کی بجائے ایرانیت زدہ ہوگئے۔ محمد باقرمجکسی (وفات . 1700ء) ایک سب سے زیادہ اثر آفریں عالم بن کے تاہم انہوں نے ایک نے شیعہ تعصب کا مظاہرہ کیا۔ انہوں نے اصفہان میں فلفد اور عرفان کی تعلیمات کو دبانے کی کوشش کی اور یے کھ جے صوفیا کو بے رحی کے ساتھ سزاؤں کا نشانہ بنایا۔اس کے بعدوہ اس قابل ہوگئے کہ فقہ پر توجہ مرکوز کرنے کے لیے علماء پر زور دیں مجلس نے ایرانی شیعیت میں فلفے اور تصوف کے بارے میں بے اعتمادی کو متعارف کروایا جوکہ آج تک غالب جلی آرہی ہے۔ مجلسی نے صوفیوں کے اجماعی ذکر اور اولیاء کے مسلکوں کی جگہ شہید کر بلا حضرت حسین ؓ کے احترام میں ماتمی رسومات کوفروغ دیاتا کہلوگوں کوشیعہ اقدار اور عقائد کا درس دیا جائے۔ بڑے بڑے جلوس نکالے جاتے 'جن میں جذباتی نوسے اور مرشے پڑھے جاتے جبکہ لوگ زور زور سے روتے اور ماتم کرتے تھے۔ یہ رسومات اہم ایرانی روایت بن گئیں۔ ا میں اور میں صدی کے دوران تعزیہ کورواج دیا گیا جس میں لوگ غیر فعال تما شائی نہیں ہوتے تھے بلکہ جذباتی ردعمل کرتے ہوئے 'گریہ وزاری کرتے اوراپنی چھاتیاں پٹنے اور حضرت امام حسین ؓ کے مصائب کے ساتھ اپنے دکھوں کا امتزاج کرتے تھے۔ان رسومات نے ایک اہم

**€141**}

تاہم پچھ علما پرائی سیعی روایات سے حلص رہے اور ان کے نظریات نہ صرف ایران بلکہ ساری مسلم دنیا میں آج تک مسلمین اور انقلا ہوں کو متاثر کرتے چلے آ رہے ہیں۔ میر دیمد (وفات 1630ء) اور ان کے شاگرد مُلَّا صدرا (وفات 1640ء) نے اصفہان میں متصوفانہ فلفے کا ایک ملتب قائم کیا جس کوجلسی نے دبانے کی بہت کوششیں کیں۔ انہوں نے فلفے اور روحانیت کو ملاتے ہوئے سہرور دیہ روایت کو جاری رکھا اور اپ شاگردوں کوصوفیانہ اصولوں کی تربیت دی جو آئیس عالم مثال اور روحانی دنیا کا شعور حاصل کرنے کے قابل بناتے تھے۔ دونوں نے زور دیا کہ ایک فلفی کو نہ صرف ارسطو کی طرح عقلیت پند اور سائنسی ہونا چاہیے بلکہ اُسے تن کی ایک تخیلاتی اور وجدانی سوچ بھی پیدا کرنی چاہیے۔ ان دونوں نے پچھ علماء کے عدم برداشت کے نئے رویے کی مخالفت کی جے وہ غرجب سے انجاف تصور کرتے تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ تن کو زبردتی نافز نہیں کیا جاسکتا اور دانش درانہ ادعائیت تھے تی غرب کے خلاف ہے۔ مُلَّا صدرا سیاسی اصلاح کو روحانیت سے الگ تصور نہیں کرتے تھے۔ اپنی شاہ کار قائد فی سے مُلَّا صدرا سیاسی اصلاح کو روحانیت سے الگ تصور نہیں کرتے تھے۔ اپنی شاہ کار تھنیف ''الافسان الار بچ'' میں انہوں نے بیان کیا ہے کہ کسی قائد کو عالم مادی کی قلب ماہیئت

کرنے سے پہلے متصوفا نہ تربیت حاصل کرنی چاہیے۔ اُسے پہلے اپنی انا سے لاز ما چھٹکارہ پانا اور الوہی تنویرحاصل کرنا چاہیے۔ یہ وہ راستہ ہے جس پر چل کر وہ شیعہ اماموں جیسی .....گوان کی سطح سے کم تر' روحانی بصیرت حاصل کرلے گا۔ آیت اللہ ٹمینی کملا صدرا کی تعلیمات سے بہت زیادہ متاثر شے اور اپنی وفات سے پہلے ایرانی قوم سے کیے گئے اپنے آخری خطاب میں انہوں نے ہدایت کی تھی کہ عرفان کا مطالعہ اور اس پر عمل جاری رکھا جائے کیونکہ اس وقت تک سیا اسلامی انقلاب بریانہیں ہوسکتا جب تک روحانی اصلاح نہ ہو چکی ہو۔

مُلَا صدرا كوايك بالكل نئے نظريے نے پريشان كرديا تھا جورفة رفتہ ايران كے علماء میں جگہ بنا رہا تھا اور جو کہ ہمارے، زمانے تک دوررس سیاسی اثرات و نتائج مرتب کررہا ہے۔ ا یک گروہ 'جواینے آپ کواصولی کہلوا تا تھا' یہ ایمان رکھتا تھا کہ عام مسلمان ندہب کے بنیا دی اصولوں کی تفہیم وتعبیر سے قاصر ہیں۔لہذا انہیں کسی نہ کسی فاضل عالم کی پیروی کرنی جا ہے اور اُس کے قانونی احکامات کو ماننا چاہیے کیونکہ صرف ایسے علماء ہی امام غائب کے استناد (اتھارٹی) کے حامل ہیں۔شیعہ علماء ٹی علماء کی طرح تہمی''اجتہاد کے دروازے'' بندر کھنے پر متفق نہیں ہوئے تھے۔ وہ کسی نمایاں قانون دال کو مجتهد کہا کرتے تھے یعنی ایک ایسا فرد جے ''آ زادانہ استدلال'' کے ذریعے اسلامی قانون سازی کاحق حاصل ہو۔اصولیوں کا کہنا تھا کہ شاہ کو بھی مجہتد کے فتو وں کی بیروی کرنی جا ہے اور اُسے اپنا ناصح منتخب کرنا جا ہے کیونکہ اُسے اس کی قانونی مہارت کی ضرورت ہے۔ستر ہویں صدی کے دوران تو اصولیوں کو زیادہ تائید و حمایت حاصل نہیں ہوئی تاہم اس صدی کے اختتام پر انہیں حمایت حاصل ہوگئ جب بیرواضح ہو گیا تھا کہ ریاست کی کمزور بوں کی تلافی کے لیے ایک مضبوط قانونی مقتدرہ قائم کی جائے۔ اس وقت سلطات تسمى بھى زرعى معيشت والے انجام بيە. دوچار ہوچكى تھى اور زياده عرصه اپنی ذمه داریاں اداکرنے کی اہل نہیں رہی تھی۔ تجارت تباہ ہو چکی تھی معاشی عدم تحفظ تھا اور بعد میں آنے والے شاہ نااہل نکلے۔ جب 1722ء میں افغان قبیلوں نے اصفہان پرحملہ کیا تو شہر نے رسواکن انداز میں ہتھیار ڈال دیئے۔ایک صفوی شنرادہ قتل عام سے نج نکا اوراس نے ذبین مگر بے رحم کماندار نادرخان کی مدد سے حملہ آوروں کو نکال باہر کیا۔ نادرخان نے اپنے صفوی ساتھی سے نجات پالی اور شاہ بن گیا۔ اس نے ایران پر بیس برس حکومت کی اور اہم

عسری فقوحات حاصل کیں۔ وہ ایک سفاک اور ظالم انسان تھا۔ 1748ء میں اُسے قتل کردیا گیا۔ اس عرصے کے دوران دو اہم واقعات کے نتیج میں ایران کے علماء کو ایک طاقت اور اختیار حاصل ہوگیا جس کا موازنہ اسلامی دنیا میں کہیں اور نہیں کیا جا سکتا۔ پہلا واقعہ تو بیتھا کہ جب نادر خان نے ایران میں سنی اسلام کو نافذ کرنے کی ناکام کوشش کی تو نمایاں علماء نے سلطنت کو چھوڑ دیا اور مقدس شیعہ شہروں نجف اور کر بلا چلے گئے (جو کہ بالتر تیب حضرت علی اور حضرت امام حسین سے موسوم ہے) پہلے تو بیا کی بربادی دکھائی دی تاہم انہیں عثانی عراق میں واقع نجف اور کر بلا میں ایک ایسا مرکز دستیاب ہوگیا جہاں سے وہ ایران کے عارضی میں واقع نجف اور کر بلا میں ایک ایسا مرکز دستیاب ہوگیا جہاں سے وہ ایران کے عارضی حکمرانوں کی دسترس سے دور رہ کر لوگوں کو مدایات دے سکتے تھے۔ دوسرا واقعہ یہ تھا کہ علمرانوں کی دسترس سے دور رہ کر لوگوں کو مدایات دے سکتے تھے۔ دوسرا واقعہ یہ تھا کہ عرام خوان کی ہلاکت کے بعد کی حکومت سے عاری سیاہ دور میں جب ایران مرکزی مقتزرہ سے محروم تھا تو ترکمان قاچار قبیلے سے تعلق رکھنے والے آتا تو محمد نے 1779ء میں اقتدار پر قبضہ جمالیا اور قاچار سلطنت کی بنیاد رکھی ۔ علماء اس اقتدار کے خلا میں داخل ہو گئے۔ اصولی حیثیت اندانی ہوگئی اور واقعات نے ظاہر کیا کہ علماء کی شاہ سے زیادہ مؤثر انداز میں ایرانی عوام کی وادادی اور فر ماں برداری کومکن بنا سکتے ہیں۔



**€144**}

# مغل سلطنت

ہندوستان میں نئی اسلامی سلطنت کے قائم ہونے کا ذمہ دار ایک حد تک سنی مسلمانوں کے خلاف شاہ آلمعیل کے جہاد سے پیدا ہونے والا بحران بھی تھا۔ اس کا بانی بابر (وفات 1530ء) آلمعیل کا ایک اتحادی رہ چکا تھا اور صفویوں اور از بکوں کی جنگ کے دوران اس نے فرار ہوکر کا بل میں پناہ لے لی تھی جہاں اس نے تیورلنگ کی قائم کردہ ریاست کی باقیات پر قبضہ کرلیا۔ پھر اُس نے شالی ہندوستان میں ایک مرکز قوت قائم کرلیا جے وہ تیور کے خطوط پر چلانا چاہتا تھا۔ اس کی ریاست زیادہ عرصہ نہیں چلی اور 1555ء تک افغان امیروں کے مامین سر پھٹول ہوتا رہا۔ تب بابر کا سب سے اہل میٹا ہمایوں تخت شین ہوا۔ اگر چہوہ جلد ہی وفات پا گیا تاہم ایک قائم مقام شاہ نے مخل افتد ارکوسنجا لے رکھا۔ تاوقتیکہ الایوں کے بیٹے اکبر (1605ء کے 1540ء) نے 1560ء میں تاج شابی پہنا۔ اکبر نے شالی ہندوستان میں ایک متحد ریاست قائم کی جہاں اُسے غیر متنازعہ حکمران تسلیم کیا جاتا تھا۔ اس نے قد یم منگول روایت کو برقر ارر کھتے ہوئے مرکزی حکومت کو اس طرح چلایا جس طرح کوئی فوج سلطان کی براہ راست کمان میں ہوتی تھی۔ اس نے ایک اہل انتظامیہ (بیوروکر کی) تعینات کی اور اپنے آتشیں ہتھیاروں کے بل پر دوسرے مسلمان حکمرانوں کے علاقوں پر قبضہ تعینات کی اور اپنے آتشیں ہتھیاروں کے بل پر دوسرے مسلمان حکمرانوں کے علاقوں پر قبضہ تعینات کی اور اپنے آتشیں ہتھیاروں کے بل پر دوسرے مسلمان حکمرانوں کے علاقوں پر قبضہ تعینات کی اور اپنے آگوں برقابض ہوگیا۔

تاہم المعیل کے برخلاف اکبر نے اپنی رعایا پر نہ تو جبر کیا اور نہ انہیں سزا وعذاب دیتے۔اس نے انہیں اپنا نہ ہب قبول کرنے پر بھی مجود نہیں کیا۔ اگر وہ ایسا نہ کرتا تو اُس کی سلطنت برقر ارنہیں رہ سکتی تھی۔ ملک میں مسلمان ایک قلیل حکمران اقلیت تھے جس نے بھی نہ ہب کڑین کونا فذکرنے کی کوشش نہیں کی تھی۔ ہندوؤں کی تمام ذاتوں نیز بدھوں میہودیوں 'جینوں عیسائیوں اور زرتشتیوں کواپے اپنے نہ ہب کے مطابق عمل کرنے کی اجازت تھی۔

#### **€145**}

سی مسلمان اور اسمعیلی بلار کاوٹ عبادات کیا کرتے تھے۔ چودھویں اور پندر ہویں صدی کے دوران مندوؤل کی تمام ذاتول اور کچھ مسلمانوں نے مل کر وحدانیت کی ایک روحانی مراقباتی صورت کو اپنایا جس سے زہبی رواداری کو فروغ ملا۔ گرونا تک (وفات 1539ء) نے سکھ مذہب کی بنیاد رکھی۔ بیجھی انہی حلقوں سے ابھرا تھا جو ہندومت اور اسلام کی ہم آ ہنگی پر زور دیتے تھے۔ تاہم جارحانہ تصادم کا امکان ہر وقت موجود رہتا تھا۔ مندوستان میں آفاقیت مضبوطی سے قائم تھی اور ایک عدم برداشت والا حکومتی نظام ہندوستانی ثقافت کی روح کے خلاف ہوتا۔مسلمان حکمرانوں کوطویل عرصے سے اس حقیقت کا ادراک تھا اس لیے انہوں نے اپنی فوج اور انظامیہ میں ہندوؤں کو ملازمتیں دی تھیں۔ اکبر نے اس روایت کومزید متحکم کیا۔اس نے ذمیوں پر شریعت کا تبحویز کردہ ٹیکس جزییہ وصول کرنا بند کروا دیا۔ وہ سنری خور بن گیا تا کہ ہندوؤں کے جذبات کو کھیں نہ لگے اور شکار (جو ایک ایسا کھیل تھا جس سے وہ بے حدلطف اندوز ہوتا تھا) ترک کردیا۔ اکبرتمام مذاہب کا احترام کرتا تھا۔ أس نے ہندوؤں کے لیے مندر تقیر کروائے اور 1575ء میں اُس نے ایک "رستش گاہ" (House of Worship) تعمیر کروائی جہال تمام ند ہبول کے علماء (سکالرز) تبادله کنیالات كے ليے اكشے ہوسكتے تھے۔اس نے ايك اپناصوفيان سلسله بھي قائم كيا تھا جوكه "توحيد اللي" ير مبنی تھا۔اس کی بنیاداس قرآنی عقیدے پرتھی کہ خدائے واحدایے آپ کوکسی بھی مذہب میں منکشف کرسکتا ہے۔

اگر چدا کبرکا میرومید حقیقا قرآن کی روح کے مطابق تھا مگر کچھ شریعتی حلقوں میں پروان چڑھ جانے والی کر تفرقہ پندی کے خلاف تھا نیز حالیہ سی شیعہ تنازع کی وجہ ہے ہی اس زمانے میں تعصب کا دور دورہ تھا لیکن ہندوستان میں کوئی اور پالیسی سیاسی حوالے سے بناہ کن ثابت ہوتی۔ اکبر نے اپنے عہدا قتدار کے آغاز میں تو علماء کو اہمیت دی تھی تاہم اُسے شریعت سے بھی زیادہ دلچی نہیں رہی تھی۔ اس کا ذاتی جھکاؤ تصوف اور فلفے کی طرف تھا اور دنوں ہی ایک آفاقی وڑن کی طرف مائل سے۔ اکبراس مثالی معاشرے کو قائم کرنا چاہتا تھا جس کے بارے میں فیلسوف لکھ چکے تھے۔ اس کے سوائح نگار ابوالفضل علامی جس کے بارے میں فیلسوف لکھ چکے تھے۔ اس کے سوائح نگار ابوالفضل علامی کہوں کے دوہ ایک ایسا کامل انسان (Perfect Man) ہے جس کے بارے میں صوفیا کا خیال تھا کہ وہ ایک ایسا انسان ہرنسل میں اُمت کی الوہی رہنمائی کرنے کے لیے موجود ہوتا ہے۔ علامی کہتا کہ ایسا انسان ہرنسل میں اُمت کی الوہی رہنمائی کرنے کے لیے موجود ہوتا ہے۔ علامی کہتا

ہے کہ اکبرایک تہذیب کو تشکیل دے رہا تھا جولوگوں میں ایسی فیاضانہ روح پیدا کردیتی کہ لڑائی جھٹڑا ناممکن ہوجاتا۔ یہ ایسی حکمت عملی تھی جوصوفیا کے''صلح کل' کے آ درش کی ترجمانی کرتی تھی' جو کہ''محبت کل' کی شروعات ہوتی ہے جس کے تحت کل نوعِ انسان کی ماڈی اور روحانی بھلائی عمل میں آتی ہے۔اس نقطہ کنظر سے تعصب ناروا تھا۔ا کبرجیسا مثالی فیلسوف باد ثاہ تنگ نظر تفرقہ پیندی کے تعصب سے بالاتر تھا۔

تاہم کچھ مسلمان اکبر کی غربی تکثیریت پر مشتعل تھے۔ احمد سرہندی (وفات 1625ء) نے 'جوصوفی بھی تھے محسوں کیا کہ یہ تکثیریت (جے انہوں نے ابن العربی سے موسوم کیا تھا) خطرناک ہے۔ احمد سرہندی ؓ کا دعویٰ تھا کہ اکبر کی بجائے وہ خود اس دور کے کامل انسان ہیں۔ خدا کی قربت صرف اُسی وفت حاصل کی جاستی ہے جب مسلمان شریعت کے قوانین کی پابندی کریں جو کہ اس وقت تک ظاہری طور پر زیادہ تفرقہ پیندانہ ہو چکی تھی ۔ تاہم سرہویں صدی کے ابتدائی جھے ہیں ہندوستان کے تھوڑے ہی مسلمانوں نے احمد سرہندی ؓ کے نظریات کو تسلیم کیا۔ اکبر کے بوتے شاہ جہاں نے جو 1627ء سے 1658ء تک بادشاہ رہا' اکبر کی پالیسیوں کے ہنیادی اجزاء کو برقرار رکھا۔ اس کا تغیر کروایا ہوا تاج محل اس کے دادا کی مسلم اور ہندو طرز تغیر کے امتزاج کی روایت کا تسلسل ہے۔ اس نے ہندو شاعروں کی سرپرسی کی اور مسلم اور ہندو طرز تغیر کے امتزاج کی روایت کا تسلسل ہے۔ اس نے ہندو شاعروں کی سائنسی تھنیفات کو مشکرت میں ترجمہ کروایا۔ تاہم شاہ جہال تھوف کا دشن تھا اور اکبر کے برخلاف اس کا عقیدہ شریعت پر زیادہ استوار تھا۔

وہ ایک عبوری شخصیت نابت ہوا۔ اُس صدی کے اختتام تک بیدواضح ہوگیا تھا کہ مخل سلطنت کا زوال شروع ہو چکا ہے۔ فوج اور دربار کے مصارف بہت زیادہ ہو گئے بادشاہ اب بھی ثقافتی سرگرمیوں پر سرمایہ لٹا رہے تھے۔ مگر انہوں نے زراعت کو نظرانداز کررکھا تھا جس پران کی دولت کا انحصار تھا۔ معاثی بحران اورنگ زیب (1707ء۔ 1658ء) کے عہد میں نمایاں ہوگیا 'جس کو یقین تھا کہ اس بحران کا حل مسلمان معاشرے کے بہت زیادہ نظم و ضبط میں مضمر ہے۔ اس کے عدم شخفظ کا اظہار دوسرے عقیدوں کے ماننے والوں کے ساتھ ساتھ مسلمان 'بدعتیوں '' ہے ہلاکت انگیز نفرت ہے ہوا۔ اس کی فرقہ وارانہ پالیسیوں کی ساتھ حمایت 'احد سر ہندی '' جیسے پرانی تکثیریت سے ناخوش مسلمانوں نے کی۔ ہندوستان میں حضرت امام حسین '' کے احترام میں شیعوں کے اجتماعات پر پابندی لگا دی گئی۔ شراب قانونا ممنوع قرار دے دی گئی۔ جس کی وجہ سے ہندوؤں سے میل جول مشکل ہوگیا۔ اور ہندوؤں

**∮147**∳

کے میلوں میں بادشاہ کی شرکت میں بے حد کی آگئ۔ جزید دوبارہ نافذ کردیا گیا اور ہندو تاجروں پر عائد ٹیکس دگنے کردیئے گئے۔

اس کے روگل سے ظاہر ہوا کہ سابقہ رواداری کتنی دانش مندانہ تھی۔ ہندو اور سکھوں نے پنجاب میں اپنی ریاست کے لیے بغاوت کردی۔ جب اورنگزیب فوت ہوا تو سلطنت انتثار کی زو میں تھی اور پھر بھی پوری طرح سنجل نہیں کی۔ اس کے جانثینوں نے فرقہ پہندانہ پالیسیاں ترک کردیں۔ گر جونقصان ہونا تھا وہ تو ہو چکا تھا۔ یہاں تک کہ مسلمان بھی مطمئن نہیں تھے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ شریعت کے لیے اورنگزیب کا جوش و جذبہ مسلمہ طور پر اسلامی نہیں تھا۔ اسلام تو ذمیوں سمیت سب کے ساتھ عادلانہ برتاؤ کی ہدایت کرتا ہے۔ سلطنت ٹوٹنا شروع ہوگی اور مقامی مسلمان حکم ان اپنے اپنے علاقوں کو خودمخار قرار دیئے سلطنت ٹوٹنا شروع ہوگی اور مقامی مسلمان حکم ان اپنے اپنے علاقوں کو خودمخار قرار دیئے کیا۔

تاہم 1739ء تک مغلول نے اپنا اقتدار برقرار رکھا جبکہ اٹھارہویں صدی کے دوران دربار میں ہندووں اور مسلمانوں کے مابین تعلقات کی تجدید ہوگئ۔ انہوں نے ایک دوسری کی زبانیں بولنا سکھا اور بور لی کتابوں کا مطالعہ اور ترجمہ ایک ساتھ کرنے گئے۔ تاہم بہاڑی علاقوں کے ہندو اور سکھ سر داروں نے حکومت سے کڑنا جاری رکھا اور شال مغرب میں انفان قبائل نے جو کہ ایران میں صفوی سلطنت کو گرا چکے سے ہندوستان میں ایک نی مسلمان سلطنت قائم کرنے کی ناکام کوشش کی۔ ہندوستانی مسلمانوں نے اپنی حالت کے بارے میں بے آرامی محسوس کرنا شروع کی اور ان کے مسائل جدید عہد تک جاری رہنے والی بہت می دشوار بوں اورمباحثوں کا پیش خیمہ ثابت ہوئے۔اب انہوں نے محسوس کیا کہ وہ تو ایک ایسے علاقے میں گھرے ہوئے ہیں جوعثانی سلطنت کے اناطولیہ کی طرح محیط والا علاقہ نہیں ہے بلکہ مہذب دنیا کی ایک مرکزی ثقافت ہے۔ وہ نہ صرف ہندوؤں اور سکھوں سے حالت وبنگ میں تھے بلکہ برطانوی بھی برصغیر میں تجارتی حوالے سے مضبوط حیثیت حاصل کرتے جارہے تھے جو کہ رفتہ رفتہ سیاسی ہوتی جارہی تھی۔ پہلی مرتبہ مسلمانوں کو کا فروں کی محکومی کے امکان کا سامنا تھا اور مذہبِ اسلام میں امت کی اہمیت کے پیش نظریہ بہت زیادہ پریشان کن تھا۔ یہ فقط ساسی معاملہ ہی نہیں تھا بلکہ اس نے ان کی ہستی کے عمیق ترین گوشوں کو چھولیا تھا۔ ہندوستان میں ایک نیا عدم تحفظ مسلم زندگی کی خصوصیت بن گیا۔ کیا مسلمان بھی ہندوؤں کی ایک ذات بن کررہ جائیں گے؟ کیا مسلمان اپنا ثقافتی اور مذہبی تشخص گنوا دیں گے اور ان کی

#### **∮148**∳

جگہ غیر مکی روایات لے لیں گی جو کہ شرقِ وسطیٰ کی ان روایات سے مختلف تھیں جن میں اسلام پیدا ہوا تھا؟ کیا وہ اپنی جڑوں سے ربط کھو چکے ہیں؟

صوفی مفکر شاہ ولی اللہ (62-1703ء) کو یقین تھا کہ ان سوالوں کا چواب سر ہندی کے مؤقف میں نہاں ہے۔ ان کے خیالات ہندوستان کے مسلمانوں پر بیسویں صدی تک اثر انداز رہے۔ انہوں نے ایک نئ جنگجویانہ بصیرت کا اظہار کیا اور چونکہ دنیا کے دوسرے حصوں میں مسلمان اقتدار کو جاتا ہوا محصوں کررہے تھے اور اسلام کی بقا کے حوالے سے ای طرح کے خوف سے گزررہے تھے اس لیے دوسر فلفی اور مصلحین بھی ایسے ہی نتانگے تک طرح کے خوف سے گزررہے تھے اس لیے دوسر فلفی اور مصلحین بھی ایسے ہی نتانگے تک چواہیہ سب سے پہلے مسلمانوں کو لاز آ متحد ہوجانا چاہیے فرقہ وارانہ اختلافات کو وفن کردینا چاہیے اور اپنے دشمنوں کا مل کر مقابلہ کرنا چاہیے۔ برصغیر کی خصوصی صورتحال سے نبرد آز نا ہونے کے شریعت کو لاز آ اختیار کرنا چاہیے۔ انہائی لازی ہے کہ مسلمان عسکری اور سیای ہونے کے ایل دست رہیں۔ شاہ ولی اللہ اس قدر فکر مند تھے کہ انہوں نے مسلم قوت واقتدار کا تقیار سے بالا دست رہیں۔ شاہ ولی اللہ اس قدر فکر مند تھے کہ انہوں نے مسلم قوت واقتدار کے احیاء کے لیے افغانوں کی تباہ کن کاوشوں میں بھی معاونت کی۔ یوں اسلامی سوچ میں کے احیاء کے لیے افغانوں کی تباہ کن کاوشوں میں بھی معاونت کی۔ یوں اسلامی سوچ میں ایک مزاجمانہ انداز داخل ہوگیا جس نے جدید عہد تک اسلام کی خصوصیت بن کر جاری رہنا قیا۔



**€149**}

# عثانى سلطنت

جب 1453ء میں عثانیوں نے قسطنطنیہ (جسے اب استبول کہتے ہیں) کو فتح کیا تو وہ اس حثیت میں سے کہ ایک سلطنت کو قائم کر سکیں۔ چونکہ انہوں نے اسے مرحلہ وار تشکیل دیا تھا اس لیے دوسری سلطنوں کے مقابلے میں وہ زیادہ مضبوطی سے استوار ہوئی اور سب سے زیادہ کامیاب اور مضبوط سلطنت بن گئی۔ ابتدائی عثانی سردار مخصوص قتم کے غازی حکم ان سے میں استبول میں سلطانوں نے بازنطین کو مثال بنا کر ایک مطلق بادشاہت قائم کرلی اور دربار تشکیل دے لیا۔ تاہم ریاست کی بنیاد پرانا منگول نظریہ بی تھا جس کے مطابق مرکزی طاقت فوج ہوتی اور اس کی کمان سلطان کے ہاتھوں میں ہوتی تھی۔ جمہ فاتح کی قوت کا دارومدار بالقان کی اشرافیہ پر تھا جس سے تعلق رکھنے والے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کرلیا تھا۔ اس کے علاوہ بنی چری پر شمل توپ خانہ اس کی قوت کا سر چشمہ تھا' جو کہ بارود کی ایجاد کے بعد زیادہ اہم ہوگیا تھا۔ بنی چری ایے غلام سے جو مسلمان ہوگئے سے۔ ان کے کوئی مفادات نہیں سے وہ وہ ایک آزاد فوج بن بن گئے سے جو سلطان کی پشت پناہ تھی۔ عثانیوں نے مفادات نہیں سے وہ وہ ایک آزاد فوج بن بن گئے سے جو سلطان کی پشت پناہ تھی۔ عثانیوں نے مفادات نہیں سے وہ وہ ایک آزاد فوج بن بن گئے سے جو سلطان کی پشت پناہ تھی۔ عثانی علاقوں میں بینے وقف کردیا۔ مغرب میں ان کا سامنا عیسائیت سے اور مشرق میں شیعہ صفویوں سے تھا۔ عثانی والے شیعوں کا قتل عام کیا۔

جہاد غیر معمولی حد تک کامیاب رہا۔ صفو یوں کے خلاف سلیم اول (1520ء-1467ء) کی مہم جس نے ایرانی پیش رفت کو روک دیا 'فاتحانہ جنگ میں تبدیل ہوگئ جس کے نتیج میں شام اور مصرعثانی حکمرانی میں آگئے۔علاوہ ازیں شالی افریقہ اور عرب بھی سلطنت میں شامل

#### **€150**

كر ليے گئے \_مغرب ميں عثانی افواج نے بورب كو فتح كرنا جارى ركھا اور 1530ء كى دہائى میں ویانا کے درواز وں تک پہنچ گئیں۔اب سلطان ایک وسیع وعریض سلطنت پر زبردست انظامی اہلیت کے ساتھ حکومت کررہے تھے۔اس حوالے سے اُس زمانے میں کوئی ریاست ان کا مقابلہ نہیں کر سکتی تھی۔ سلطان نے نہ تو اپنی رعایا پر یک رنگی مسلط کی اور نہ ہی اپنی سلطنت کے الگ الگ عناصر کو ایک ہی بری جماعت میں ڈھلنے پر مجبور کیا۔ حکومت صرف لائحة عمل مهيا كرديق جس كے تحت مختلف گروه عيسائي عبودي عرب ترك بربر تاجز علاء أ صوفیا اور تجارتی تنظییں \_ امن و امان کے ساتھ رہتے تھے ہر کوئی اپنا اپنا کردار ادا کرتا اور اینے عقائد اور رسوم و روایات برعمل کرتا تھا۔اس طرح وہ سلطنت مختلف برادر یول کا ایک مجموعه بن گئی تھی جس کا ہر فرد وفاداری کا اعلان کرتا تھا۔سلطنت کو دوصوبوں میں تقسیم کردیا گیا تھا جن پر پاشا (گورز) حکومت کرتے تھے جو براہ راست سلطان کو جواب دہ ہوتے تھے۔ سلیمان القانونی (66-1520ء) ، جے مغرب میں سلیمان عالی شان کے نام سے جانا جاتا ہے کی حکمرانی میں سلطنت اینے عروج کو پہنچ گئی۔ اس کے دور حکومت میں سلطنت ا پنی وسعت کی حدول کو پہنچ گئی اور استنبول میں ایک ثقافتی نشاۃ ثانیہ رونما ہوئی جس کی بنیا دی خصوصیت غیرمعمولی فن تعمیر تھا' جس کا اہم نمائندہ درباری ماہر تعمیرات سنان پاشا (وفات 1578ء ) تھا۔عثانی مساجد' جو پوری سلطنت میں تعمیر کی گئی تھیں' ایک منفرد اسلوب کی عکا ت کرتی تھیں: وہ مسجدیں کشادہ' روش' جھوٹے گنبدوں اور بلند میناروں والی ہوتی تھیں۔ سلطان مصوری ٔ تاریخ اور طب کی بھی سر پریتی کرتا تھا۔

دوسری دونوں سلطنق کی طرح عثانیوں نے بھی اپنی سلطنت کو اسلامی بنیا دفراہم کی ۔ سلیمان کے عہد میں شریعت کو کسی بھی گزشتہ مسلم ریاست سے زیادہ اعلیٰ مقام حاصل ہوا۔ اسے سلطنت کے تمام مسلمانوں کے لیے سرکاری قانون بنا دیا گیا اور عثانیوں نے پہلی مرتبہ شرعی عدالتیں قائم کیں۔ قاضی مفتی اور مدرسوں کے اساتذہ سلطان اور اس کی رعایا میں ایک اخلاقی اور مذہبی تعلق پیدا کرتے تھے۔ یہ چیز عرب صربوں میں زیادہ کارآ مد ثابت ہوئی

#### **€151**}

جہاں علاء لوگوں کوترک حکومت کوتشلیم کرنے پر آمادہ کرتے تھے۔علاء نہ صرف مقدس قانون کے بل بوتے پر حکومت کو جواز عطا کرتے تھے بلکہ چونکہ وہ کسی خاص صوبے کے مقامی لوگ ہی ہوتے تھے اس لیے مقامی آبادی اور ترک گورز کے درمیان اہم رابطے کا کام انجام دیتے تھ

اہم بات یہ تھی کہ عثانی رعایا ایک شرگی ریاست سے تعلق رکھنے پر فخر کرتی تھی۔ قرآن کی تعلیمات تھیں کہ امت قرآن کے قوانین کے مطابق چلے تو خوشحال ہوگی کیونکہ وہ ہستی کے بنیادی اصولوں سے ہم آ ہنگ ہوگی۔اولین عثانیوں کی غیر معمولی کا میا بیوں کو ان کی خدا کے قانون سے وابستگی کا انعام تصور کیا گیا۔علماء یہ بھی محسوس کرسکتے تھے کہ ریاست ان کی ہمر آ در ہونے کے باوجود اس اشتر آک کا ایک منفی پہلو بھی تھا اور وہ یہ کہ علماء کو طاقتور بنا دینے ثمر آ در ہونے کے باوجود اس اشتر آک کا ایک منفی پہلو بھی تھا اور وہ یہ کہ علماء کو طاقتور بنا دینے کے باوجود آخر کار انہیں اعتاد سے محروم گردانا جاتا تھا۔ شریعت ایک احتجابی تحریک کی حیثیت سے شروع ہوئی تھی اور اس کی زیادہ تر حرکیت ناگز برطو پر کھو گئی اور علماء ریاست پر انحصار کرنے اخذ شدہ تھی۔عثم ان سے مراعات چھین لینے کا اخذ شدہ تھی۔عثم ان اور اس کے پاشا انہیں حکومتی المکار کی حیثیت میں ان سے مراعات چھین لینے کا دراوا دے کر کنٹرول کر سکتے تھے ۔ اور انہوں نے ایسا کیا بھی۔انہوں نے واضح کیا کہ قاضی شریعت کے سر پرست سلطان سے اپنی اتھار ٹی حاصل کرتے ہیں لہذا وہ اس کی ہدایات کے مطابق قانون نافذ کرنے کے پابند ہیں۔ اس طرح شریعت مطلق بادشاہت کے نظام کو تقویت دینے گئی (جو کہ اب پہلے سے کہیں زیادہ طاقتور ہوگیا تھا) عالانکہ وہ تو حقیقت میں اس کی مخالفت کے لیے وضع کی گئی تھی۔

ایران کے شیعہ علاء ریاست سے آزاد تھے اور انہیں عوام کی تائید و جمایت حاصل تھی۔ بہت سے ایرانی علاء سرگرم مصلح (ریفارم) بن گئے اور انہوں نے جابر شاہوں کے خلاف عوام کو مؤثر قیادت فراہم کی۔ کافی تعداد میں علاء نے جدید دور کے جمہوری اور آزادانہ (لبرل) تصورات کو قبول کیا۔ لیکن عثانی سلطنت میں علاء کمزور ہو گئے تھے اور اپی سیاسی اہمیت گنوا چکے تھے۔ وہ روایت پہند بن گئے تھے اور ہر تبدیلی کی مخالفت کرتے تھے۔ سیاسی اہمیت سامان کے عہد عکومت کے بعد مدرسوں کا نصاب مزید محدود ہوگیا اور فقہ کو زبردست اہمیت سلیمان کے عہد عکومت کے بعد مدرسوں کا نصاب مزید محدود ہوگیا اور فقہ کو زبردست اہمیت دیے ہوئے فلفے کو خارج کردیا گیا۔عثانی سلطنت 'جوایک بڑی" غازی' ریاست تھی' فرقہ

#### **€**152∳

پندانہ سلطنت تھی۔ مسلمان اپنے آپ کو کافروں کے مقابلے میں روایت پندی کے علمبردار محسوس کرتے تھے۔ علاء اور حتی کہ صوفیا بھی اسی نظریے کو مانتے تھے اور جب پہلی مرتبہ سلطنت کی کمزوری کی علامات ظاہر ہو کیں تو بیر بھان زیادہ نمایاں ہوگیا۔ جہاں دربار میں اب بھی یورپ سے آنے والے نئے تصورات کو خوش آمدید کہا جاتا تھا وہاں مدرسے یور پی کافروں سے اخذ کردہ تجربیت کی خالفت کے گڑھ بن گئے۔ مثال کے طور پر علماء نے اسلامی کافروں سے اخذ کردہ تجربیت کی خالفت کی۔ وہ سلطنت میں بسنے والے عیسائیوں کے لیے پریس استعال کرنے کی مخالفت کی۔ وہ سلطنت میں بسنے والے عیسائیوں سے دور رہنے گئے جن میں سے بہت سے لوگ نئے مخرب کو اثنیاق کے ساتھ دکھ رہے تھے۔ علاء کے عوام پر اثر ات نے عثانی معاشرے کے اہم پہلوؤں کو مخصوص رنگ دے دیا تھا اور انہیں ایک ایے زمانے میں تبدیلی کا مخالف بنا دیا تھا جب تبدیلی ناگز برتھی۔ جب مخربی جدیدیت اسلامی دنیا میں وارد ہوئی تو علاء برانی اقدار سے چھٹے ہونے کی وجہ سے لوگوں کی کوئی مدنہیں کر سکے اور انہیں رہنمائی کے لئے کسی اور طرف دیکھنا پڑا۔

عثانی سلطنت بھی ایک زری معاشرے کی عامل تھی جوسلطنت کی توسیع کا ساتھ نہیں وے سکا عسری نظم کمزور ہوگیا اور سلطانوں نے محسوں کیا کہ وہ زیادہ عرصہ مطلق اقتدار سے لطف اندوز نہیں ہو سکتے ۔ معاشی عدم استحکام نے بدعنوانی اور ٹیکس چوری کو فروغ دیا۔ محصولات میں کی ہورہی تھی اور بالائی طبقہ عیش وعشرت کی زندگی بسر کررہا تھا۔ زیادہ موشر یور پی مقابلے کی وجہ سے تجارت میں زوال آگیا تھا اور مقامی گورز سرشی افتیار کررہ ہے تھے۔ اس کے باوجود سلطنت منہدم نہیں ہوئی۔ پوری ستر ہویں صدی کے دوران ایک جاندار ثقافی زندگی برقر اررہی ۔ تاہم اٹھارہویں صدی تک زوال واضح ہوگیا تھا'خاص طور پر دوردراز کے نگر گرار میں۔ وہاں کے مقامی مصلحین نے نہی اصلاح کے ذریعے نظام کو بحال کرنے کی کوششیں کیں۔

جزیرہ نمائے عرب میں محمہ بن عبدالوہاب (92-1703ء) نے استنبول سے الگ ہوکر وسطی عرب اور خلیج فارس میں ایک ریاست قائم کر لی۔ وہ ابن تیمیہ کی روایت سے تعلق رکھنے والے مصلح تھے۔ ان کا ایمان تھا کہ موجودہ بحران کا مقابلہ قرآن اور سنت کی طرف بنیاد پرستانہ والیسی سے کیا جاسکتا ہے نیز بعد میں ہونے والے اضافوں کے مسکری استر داد کے ذریعے اس بحران سے نمٹا جا سکتا ہے۔ ان اضافوں میں شامل تھے وسطی عہد کے فقہ تصوف اور فلیے جنہیں بیشتر مسلمان روایت ہی تصور کرتے تھے۔ چونکہ عثانی سلطان عبدالوہاب کے اور فلیے جنہیں بیشتر مسلمان روایت ہی تصور کرتے تھے۔ چونکہ عثانی سلطان عبدالوہاب کے

#### **€153**}

سے اسلام کے تصور پر پورانہیں اترتے تھے لہذا انہوں نے ان کومر تد قرار دے دیا اور موت کا سزاوار تھہرایا۔ اس کے علاوہ انہوں نے ساتویں صدی کی اولین امت کے اپنے تصور کی بنیاد پر خالص عقیدہ وضع کرنے کی کوشش کی۔ ان کی جارحانہ تیکنیکوں کو بیسویں صدی میں پچھ بنیاد پرستوں نے استعال کرنا تھا، جو کہ زبر دست تبدیلی اور بدائمنی کا زمانہ تھا۔ وہابیت پر آج بھی سعودی عرب میں عمل کیا جاتا ہے میہ اسلام کی ایک ایک شکل ہے جو قرآن اور اولین اسلامی روایت کی لفظی تعبیر براستوار ہے۔

مراكش ميں احمد بن ادريس (1836ء - 1760ء) نے مسلے كامختلف حل نكالا ـ ان کا کہنا تھا کہلوگوں کو تعلیم دی جائے اور انہیں زیادہ اچھا مسلمان بنایا جائے۔انہوں نے شالی افریقه اور یمن میں سفر کرتے ہوئے عام لوگوں کو انہی کی بولی میں صلوۃ جیسی بنیادی عبادات کی درست ادائیگی کی تعلیم دی۔ان کے خیال میں علاء اپنا فرض ادا کرنے میں ناکام ہوگئے تے انہوں نے خود کو مدرسول میں عوام سے دور کرلیا تھا صرف فقہ کی باریکیوں میں دلچسی لیتے تھے اورلوگوں کو بے یارومددگار چھوڑ دیا تھا۔ دوسرے نئے صوفیا (Neo-Sufis) نے 'جیسا کہ ان مصلحین کو کہا جاتا ہے ۔ الجیریا اور مدینہ میں یہی مشن پورے کیے۔ محمد بن علی السوی (وفات 1832ء) نے سنوسیة ترکیک کی بنیاد رکھی جو اب بھی لیبیا میں اسلام کی غالب شکل ہے۔ نئے صوفیوں کو نہ تو نئے مغرب میں دلچیں تھی نہاس کاعلم تاہم انہوں نے اپنی صوفیا نہ روایات کے ذریعے ویے ہی نظریات تشکیل دیئے جیسے بورپ میں روثن خیالی کے دور میں وضع ہوئے تھے۔انہوں نے زور دے کر کہا کہلوگوں کواپی بصیرتوں پر ہی اعتبار کرنا چاہیے اورعلاء پر انحصار نہیں کرنا جا ہیے۔ ابن ادریس تو اس حد تک چلے گئے کہ انہوں نے رسول کریم علادہ کی علاوہ کسی بھی مسلمان مفکر کوسند تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ انہوں نے مسلمانوں کو باہمی اختلافات ترک کرنے کی تاکید کی اور ماضی کی روایات سے چمٹے رہنے کی بجائے نئے خیالات کو قبول کرنے کی ہدایت کی۔ان کے تصوف کی بنیادرسول کر میم اللہ کی شخصیت ہے اور انہوں نے ایک قتم کی انسان دوتی کا ثبوت دیتے ہوئے لوگوں کو درس دیا کہ وہ دوردراز کے خدا کی آرزوکرنے کی بجائے خود کوایک مثالی انسان کے سانچے میں ڈھالیں۔

چنانچہ کوئی معقول وجہ نہیں تھی کہ مسلمان نئے یورپ کے نظام حکومت و معاشرت کو مستر د کرتے ۔صدیوں کے عرصے میں انہوں نے ایسے خیر کے کام کیے تھے جو جدید مغرب کے لیے بھی اہم تھے ۔ لینی معاشرتی انصاف کی گئ ایک مساویانہ نظام اظہار کی آزادی اور

#### **€154**

توحید کے مثالئے کے باوجود ایک حقیقی (یا شیعیت کی صورت میں) ندہب اور سیاست کی اصولی علیحدگ۔ تاہم اٹھارہویں صدی کے اختیام تک انتہائی چوس مسلمان بیشلیم کرنے پر مجبور ہوگئے تھے کہ یورپ ان پر غالب آ چکا ہے۔ عثانیوں نے اوائل میں یورپی طاقتوں کو زبردست شکستوں سے دوچار کیا تھا گر اٹھارہویں صدی تک وہ نہ تو ان کا سامنا کرنے کے اہل رہے تھے اور نہ ہی ان سے برابری کی حیثیت میں معاملہ کرنے کے قابل تھے۔ سولہویں صدی میں سلیمان نے یورپی تاجروں کو سفارتی تحفظ فراہم کیا۔

ان معاہدوں کو'' خصوصی مراعات'' کہا جاتا ہے' اس کے تحت ان پور پی تا جروں کو' جوعثانیوں کے علاقے میں رہتے تھے ملک کے قانون کی پابندی سے متثیٰ قرار دے دیا گیا تھا۔ ان کے جرائم پر انہی کے قوانین کے تحت انہی کی عدالتوں میں مقدمات چلائے جاتے تھے جن میں پورٹی وکلاء ہی پیش ہوا کرتے تھے۔سلیمان نے پورٹی اقوام کے ساتھ برابری كى سطم پر بيد معامدات كيے تھے۔ تاہم اٹھار ہويں صدى تك بيد بات واضح ہوگئ تھى كه وه مراعات عثانی سلطنت کو کمزور کررہی ہیں۔ بیام اس ونت خصوصی طور پر واضح ہوگیا جب 1740ء میں عیسائیوں کوسلطنت میں بور پی نقل مکانی کرنے والوں کی طرح " تحفظ" فراہم کیا گیا جو حکومت کے کنٹرول میں مزیدنہیں رہے۔ اٹھار ہویں صدی کے اوا خرتک عثانی سلطنت کی حالت دگرگوں ہوگئ ۔ تجارت میں مزید زوال آگیا 'عرب صوبوں کے بدو قبائل قابو سے باہر ہوگئے اور مقامی پاشا' جو استنول کے مزید تالع فرمان نہیں رہے تھے' بدعنوان ہوگئے اور رعایا کا استحصال کرنے گھے۔ اُدھرمغرب کیے بعد دیگر نے فقوحات حاصل کرتا جارہا تھا۔اس کے باوجود عثانیوں کو غیر ضروری فکر لاحق نہیں ہوئی تھی۔سلطان سلیم سوم نے بورپ کی کتاب ے ایک ورق مستعار لینے کی کوشش کی اس نے بیفرض کرلیا تھا کہ مغربی خطوط پر عسکری اصلاحات طاقت کے توازن کو بحال کردیں گی۔ 1789ء میں اس نے عسکری سکول کھولے اوران میں فرانسیسی اتالیق مقرر کیے۔ان سکولوں میں طلبہ کو جدید عسکری فنون کے ساتھ ساتھ یور پی زبانیں اور نئے مغربی علوم پڑھائے جاتے تھے۔لیکن مغربی خطرے کو رو کئے کے لیے بیا اقدامات اطمینان بخش نہیں تھے۔مسلمانوں نے ہنوز اس حقیقت کا ادراک نہیں کیا تھا کہ یورپ ایک بالکل مختلف قتم کا معاشرہ تشکیل کرچکا ہے۔ وہ اسلامی سلطنوں سے بہت آ گے نکل چکاتھا اور جلد ہی عالمی طاقت بن جانے والاتھا۔

اٹھارہویں صدی کے اواخر تک نتیوں عظیم سلطنتیں زوال پذیر ہوچکی تھیں ۔ بیہ

#### **€155**}

اسلام کی جو ہری نااہلی یا بقتمی نہیں تھی جیسا کہ یور پی اکثر تکبر کے ساتھ سوچتے ہیں۔ ہر ذری معاشرے کا دورِ حیات محدود ہی ہوا کرتا ہے اور یہ سلمان ریاستیں' جو کہ ذری معاشرے کا آخری مثالی نمونہ تھیں' اپنے فطری اور ناگزیر انجام سے دوجار تھیں۔ جدید دور سے پہلے خود مغربی اور عیسائی طاقتیں بھی اسی طرح کے زوال سے گزر بھی تھیں۔ اس سے پہلے بھی مسلمان ریاستیں زوال کا شکار ہو پھی تھیں اور ہر مرتبہ مسلمان قفنس کی طرح خاک سے اٹھ کر آسان سے پہنچ گئے تھے اور عظیم ترین کارنا مے سرانجام دیتے رہے تھے۔ تاہم اس مرتبہ معاملہ مختلف تھا۔ اٹھار ہویں صدی میں مسلمانوں کے زوال کے ساتھ ہی مغرب میں ایک بالکل مختلف انداز کی تہذیب ابھر رہی تھی اور اس مرتبہ اسلامی دنیا کواس چیننج کا سامنا کرنا دشوار ہور ہا تھا۔



خصہ بنجم



## 

# مغرب کی آ مد (2000ء۔1750ء)

تاریخ میں مغرب کے عروج کی کوئی مثال نہیں ملتی۔ الیس کے شال میں واقع ملکوں کو صدیوں تک بہماندہ خطہ تصور کیا جاتا رہا تھا'جس نے خود کو جنوب کی بونانی رومی ثقافت سے مسلک کررکھا تھا اور بتدریج عیسائیت کا اپنا منفرد روپ اور زرگی ثقافت کی این صورت وضع کر لی تھی۔مغرب بازنطین کی عیسائی سلطنت کی پیروی کررہا تھا جہاں پورپ کی طرح رومی سلطنت منهدم نهیں ہوئی تھی۔ بارہویں اور تیرہویں صدی تک پیمغربی بورپی ملک دوسری مرکزی تقافتوں کے خوشہ چیں رہے اور سولہویں صدی تک عظیم قلب ماہیت کاعمل شروع ہو گیا جس نے مغرب کو باقی دنیا پر غالب آنے کے قابل بنادیا۔ کسی کچپڑی ہوئی قوم کا یوں عروح یالینا ایک منفرد واقعہ تھا۔ بیمل ساتویں اور آٹھویں صدی میں عرب مسلمانوں کے ایک بڑی عالمی طاقت کے طور پرظہور پذیر ہونے کے مماثل تھا۔ تاہم مسلمانوں نے عالمی اجارہ داری حاصل نہیں کی تھی اور نہ ہی نئ قتم کی تہذیب تشکیل دی تھی۔ جبکہ پورپ نے سولہویں صدی میں اس عمل کا آغاز کرویا تھا۔ جب عثانیوں نے بورپ سے اللہ نے والے خطرے سے نمٹنے کی امید میں اپنی فوج کی مغربی خطوط پر تنظیم نو کرنے کی کوشش کی تھی تو وہ نا کام ہو گئے تھے کیونکہ وہ بہت سطی کوشش تھی۔ ایک روایتی زری معاشرے کے لیے بورپ کو اسی کے میدان میں چھاڑنے کے واسطے ضروری تھا کہ وہ اوپر سے ینچے تک خود میں تبدیلی لائے اور اینے معاشرتی معاشی تعلیمی مذہبی روحانی سائی اور دانش ورانہ وھانچوں (Structures) کودوبارہ تخلیق کرے۔ جبکہ انہیں بیسب کچھ بہت جلدی کرنا تھا اور یہی ناممکن تھا کیونکہ بورپ کو پیکامیا بی حاصل کرنے میں تین سوسال کا عرصہ لگا تھا۔ پورپ اور اس کی امریکی نوآ بادیوں کا معاشرہ بالکل مختلف معاثی بنیادوں پر استوار

#### **€160**}

تھا۔ اضافی زرعی پیداوار پر انحصار کرنے کی بجائے اس کی بنیاد میکنالوجی اور سرمایہ کاری تھی جس نے مغرب کواینے وساکل میں لامحدود اضافے کے قابل بنا دیا اس طرح مغربی معاشرہ زری کلچر کی محدودیتوں کا مزید شکارنہیں رہا۔ یہ ایک عظیم انقلاب تھا جو بیک وقت سیاسی ٔ ساجی اور دانش ورانہ محاذوں پر بریا ہوا تھا۔اس کے بارے میں کوئی پیشگی منصوبہ نہیں بنایا گیا تھا بلكه بيتواك ايسے بيچيده عمل كا نتيجه تها جوجمهوري سيكوار ساجي دهانچوں كى تخليق كا پيش خيمه بنا تھا۔سولہویں صدی تک پورپوں نے ایک ایسا سائنی انقلاب بریا کردیا تھا جس نے انہیں ماحول پر وه گرفت عطا کی جو پیلے بھی کسی کو حاصل نہیں ہوئی تھی ۔ طب جہازرانی' زراعت اور صنعت کے میدانوں میں نی نی دریافتیں ہو چکی تھیں۔ یہ دریافتیں حتی نہیں تھیں بلکہ انہوں نے مزید دریافتوں کی رامیں کشادہ کیں۔ 1600ء تک ایجادات استے بوے پیانے پر مورہی تھیں کہ ترقی کاعمل آ گے ہی آ گے بردھتا دکھائی دے رہا تھا۔ ایک میدان میں ہونے والی دریافت دوسرے میدان میں ایجادات کا پیش خیمہ ٹابت ہوتی۔ دنیا کو نا قابل تغیر قوانین کے ذریعے چلنے والی تصور کرنے کی بجائے بور پول نے محسوس کیا کہ وہ فطرت کو تبدیل کرسکتے یں۔ جہاں زرعی ثقافت کا تخلیق کردہ روایت پیند معاشرہ اس طرح کی تبدیلی کامتحمل نہیں تھا وہاں بورب اور امریکہ کے لوگ زیادہ پراعماد ہوتے جارہے تھے۔ وہ مسلسل ترقی اور تجارت میں متواتر بہتری کی پختہ تو تع کے ساتھ سرمائے کو کاروبار میں لگانے پر آ مادہ تھے۔معاشرے میں شکینالوجی کے اس فروغ کا نتیجہ انیسویں صدی کے منعتی انقلاب کی صورت میں ظاہر ہوا۔ مغرب کے لوگ اس قدر مطمئن اور احساس تحفظ کے حامل تھے کہ وہ زرعی معاشرے اور نداہب کی طرح ہدایت کے لیے ماضی کی طرف نہیں دیکھتے تھے بلکہ ستقبل میں جھانکنے کا حوصلەر كھتے تھے۔

معاشرے کی جدیدیت پذیری کا مطلب سابق اور دانشورانہ تبدیلی ہوتا ہے۔
اہلیت سب سے زیادہ اہمیت رکھتی تھی ہرایجادیا نظام کے عملی طور پرمؤٹر ہونے کو اہمیت دی
جاتی تھی۔ مخلف سائنسی اور صنعتی پروجیکٹوں میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کی نچلے درجوں میں
کام کرنے کی ضرورت تھی ۔ مثلاً چھپائی کرنے والے (پرنٹرز) کلرک کارخانوں میں کام
کرنے والے۔ اور نئے معیارات پر پورا اتر نے کے لیے انہیں کی نہ کی قتم کی تعلیم حاصل
کرنا ہوتی تھی۔ معیشت کو اس قدر استحکام دینے کے لیے کہ لوگوں کی زیادہ سے زیادہ تعداد
خوشجال ہوضرورت اس امرکی تھی کہ وسیع پیانے پر پیدا ہونے والی اشیاء کے خریدار بھی

ہوں۔ چونکہ زیادہ محنت کش تعلیم یافتہ ہوگئے تھے اس لیے انہوں نے حکومت کے فیصلوں میں زیادہ شرکت کا مطالبہ کیا۔ اگر کوئی قوم اپنے تمام انسانی وسائل کو استعال کرنا جا ہتی تو اس کے لیے ضروری تھا کہ اب تک محدود رکھے گئے یہود یوں جیسے گروہوں کو ثقافت کے مرکزی دھارے میں شامل کرے۔ فیربی اختلافات اور روحانی آ درشوں کوتر قی میں رکاوٹ ڈالنے سے روکنا لازم تھا اور سائنس دانوں بادشاہوں اور حکومتی اہل کاروں کو فمہی پیٹوائیت سے نجات پاناتھی۔اس طرح جمہوریت محقیریت واداری انسانی حقوق اور سیکولرازم کے آ درش سیاسی سائنس دانوں کے خوبصورت خواب نہیں تھے بلکہ جدید ریاست کے تقاضوں سے پیدا موئے تھے۔ یہ محسوں کیا گیا کہ ایک جدید قوم کو فعال اور پیداواری بنے کے لیے سیکولر جمہوری بنیادوں پرمنظم ہونا ہوگا اور اس حقیقت کا بھی ادراک کیا گیا کہ اگر معاشرے اپنے تمام اداروں کو عقلی اور سائنسی اصولوں کے مطابق منظم کرلیں تو وہ نا قابل تسخیر ہوجا کیں گے اور وایت پیندانہ ذری ریاستیں ان کا مقابلہ نہیں کرکیس گے۔

اسلامی دنیا کے لیے اس کے نتائج بہت برے تھے۔ جدید معاشرے اور صنعتی معیشت کی ترقی پذیر فطرت میں شامل تھا کہ وہ مسلسل توسیع پاتی رہے۔ نئی منڈیوں کی ضرورت تھی اور جب ملکی منڈیاں ناکافی ہونے لگیس تو انہیں دوسرے ملکوں میں منڈیاں تلاش کرنا پڑیں۔ چنانچہ مغربی ریاستوں نے جدید یورپ سے باہر واقع زرع ملکوں کو اپنے تجارتی جال (نیٹ ورک) میں لانے کے لیے انہیں مختلف طریقوں سے نوآبادیاں بنانا شروع کردیا۔ یہ بھی ایک پیچیدہ عمل تھا۔ نوآبادیاتی ملک برآ مدکرنے کے لیے خام مال مہیا کرتا جو یور پی صنعتوں میں کھپا دیا جاتا تھا۔ اس کے بدلے میں اُسے ستی تیار شدہ مغربی اشیاء حاصل ہوتیں جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ مقامی صنعت عموماً تباہ و برباد ہوگئ۔ نوآبادی کو یور پی خطوط پر تبدیل اور جدید ہونا پڑتا اور کم از کم کچھ''مقامیوں'' کو جدید تصورات اور اخلا قیات سے واقفیت حاصل کرنا پڑتی۔

نوآ بادیاتی نظام کو زرگ نوآ بادیوں نے تخریبی پریشان کن اور اجنبی پایا۔ چونکہ یورپ جس عمل سے تین صدیوں میں گزرا تھا اسے نہایت تیز رفآری سے حاصل کیا گیا اس لیے جدیدیت پذیری ناگزیر طور پرسطی ہوگئ تھی۔ جہاں یورپ میں جدید تصورات کافی عرصے میں بتدریج معاشرے کے تمام طبقول میں رائج ہوئے تھے وہاں نوآ بادیوں میں بالائی

**∮162**∳

طبقات \_ خاص طور پر فوج سے تعلق رکھنے والے لوگوں کی قلیل تعداد مغربی تعلیم حاصل کرسکی اور جدیدیت کی حرکیت کی مدح خواں بن سکی۔ آبادی کی اکثریت کو قدیم زرعی نظام معاشرت کی دلدل میں ہی رہنے دیا گیا۔ چنانچہ معاشرہ منقسم ہو گیا اور بتدریج دونوں فریقین ایک دوسرے کو سیھنے سے قاصر ہو گئے۔ جولوگ جدیدیت پذیری کے عمل سے باہررہ گئے تھے وہ اینے ملک کو بالکل اجنبی ہوتا ہوا دیکھ رہے تھے جس طرح کوئی دوست بیاری کی وجہ سے ایے نقش و نگار گنوا دے اور نا قابل شناخت ہوجائے۔ ان پرسیکولرغیرمکلی قانون کے ذریعے حومت کی جارہی تھی جو کہ ان کی سمجھ سے بالاتر تھے۔ ان کے شہروں کی قلب ماہیئت ہوگئ تھی۔مغربی عمارتوں نے شہروں کو''جدید'' بنایا تو اکثروبیشتر''پرانا شہ'' ایک عجائب گھر' سیاحوں کی سیر کا مقام اور گئے گزرے زمانوں کی یادگار بن کررہ گیا۔مغربی سیاح اکثر و بیشتر محسوس کرتے کہ مشرقی شہروں کی بل کھاتی ہوئی گلیوں اور ظاہرہ انتشار میں وہ اکثر و بیشتر حواس باخته ہوجاتے ہیں اور راستہ بھول جاتے حالانکہ وہ بھی ایسانہیں سوچتے تھے کہ بیشتر مقای آبادی کے لیے ان کے جدید دارالحکومت بھی اس طرح ہی اوپرے (Alien) ہیں۔ لوگوں نے ایے ہی ملکوں کے اندرخود کو کھویا ہوا پایا۔سب سے بڑھ کرمعاشرے کے ہر طبقے ہے تعلق رکھنے والے مقامی افراد نے اس حقیقت پرغم و غصے کا اظہار کیا کہ وہ اپنی تقذیر کے خود مالك نہيں رہے۔ انہوں نے محسوس كيا كه وہ اپنى جروں سے كث كے ہيں اور اپنے تشخص کو گنوا رہے ہیں۔

جہاں یورپوں اور امریکنوں کو آزادی تھی کہ وہ اپنی مرضی سے جدیدیت اپنائیں اور اپنے ذاتی مقاصد کو پورا کریں وہاں نوآ بادیوں کے لوگوں کو بہت تیزی سے جدید ہونا پڑا اور انہیں کی دوسرے کے پروگرام پھل کرنے کے لیے مجبور کیا گیا۔ ادھر خود مغربی لوگوں نے اپنے معاشرے کی تبدیلی کو کرب آگیز پایا تھا۔ انہوں نے قریباً چارسوسال سیاسی اور اکثر و بیشتر خونیں انقلابات دہشت کی حکر انی نسل کئی نم بہی جنگوں دیمی علاقوں کی غارت گری وسیع ساجی ابھاروں کارخانوں میں استحصال ، روحانی اضطراب اور نئے عظیم تر شہروں وسیع ساجی ابھاروں کی کارخانوں میں استحصال ، روحانی اضطراب اور نئے عظیم تر شہروں فرمنی المقلابات اور بے جبتی کا تجربہ کیا تھا۔ آج ہم ترقی پذیر ملکوں میں ویسا ہی تشد و ظلم وستم ، انقلابات اور بے جبتی کا مشاہدہ کررہے ہیں جو جدیدیت کی طرف ایک زیادہ دشوار سفر کی نشانی ہے۔ یہ بھی بچ ہے کہ مغرب میں بیدا ہونے والی جدیدروح بنیادی طور پر مختلف ہے۔ یورپ اور امریکہ میں اس کی دوخصوصیات ہیں : ایجاد پبندی اور خودمختاری (یورپ اور

**€163**}

امریکہ میں جدیدیت کے عمل کو سیائ دانشورانہ ' فدہبی اور ساجی محاذوں پر آزادی کے اعلامیوں نے تیز کیا تھا) لیکن ترقی پذیر دنیا میں جدیدیت خودمخاری کے ساتھ نہیں آئی بلکہ آزادی اور قومی خودمخاری کے ضیاع کے ذریعے آئی۔ ترقی پذیر ملک ایجاد پندی کی بجائے مغرب کی صرف نقالی کر کے جدید ہو سکتے ہیں 'جو کہ اتنا ترقی کر گیا ہے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے۔ چونکہ جدیدیت پذیری کا عمل یکسال نہیں رہا اس لیے لازمی نہیں کہ تیجہ وہی نکلے جو مغرب کومطلوب ہو۔ اگر کیک کی تیاری کے لیے تھیک اجزاء دستیاب نہ ہوں ۔ اگر آئے کی بجائے چوائ نازہ کی جگہ خراب انڈے اور چینی کی بجائے گرم مصالحے استعال کیے جائیں بجائے چوائوں کی کتاب میں بیان کیے گئے ہیں اور جمہوریت سیکولرازم ' تکثیریت وغیرہ مغرب کے سے انداز میں ظہور پذیر نہیں ہوئے۔

اسلامی دنیا کوجدیدیت نے جنجھوڑ کر رکھ دیا۔ اسلامی دنیا عالمی تہذیبوں کا ایک رہنما ہونے کی بجائے یور پی طاقتوں کی طفیلی بن کررہ گئی۔نوآ بادیاتی طاقتوں نے مسلمانوں کی تو ہین کی۔ وہ مسلمان معاشرے کو پسماندہ' نااہل اور بدعنوان سجھتے تھے۔انہوں نے میسمجھ رکھا تھا کہ بور پی ثقافت ہمیشہ ترقی پیند رہی ہے۔ ان میں اس تاریخی تناظر کی کی تھی کہ وہ پیر سوچتے کہ وہ تو ایک جدیدیت سے پہلے کے زرعی معاشرے کا مشاہدہ کررہے تھے اور چندہی صديال پہلے بورب بھی ای طرح ''بسماندہ' تھا۔وہ مغربيوں کو'مشرقيوں'' سے بيدائش اور نىلى اعتبار سے برتر تصور كرتے تھے اور بے شار طريقوں سے ان كى تو بين كرتے تھے۔ بيد سب غیر فطری بھی نہیں تھا۔مسلمانوں نے مغربی ثقافت کے خلاف جس عداوت اور غصے کا اظہار کیا اس نے مغرب کے لوگوں کو پریشان کردیا۔اس کی وجہ پیتھی کہ اپنے مختلف تجربے کی وجہ سے وہ تو مغرفی ثقافت کو آزادی اور قوت عطا کرنے والی ثقافت سجھتے تھے۔مسلمانوں کا ردعمل عجیب نہیں تھا کونکہ اسلامی دنیا بہت وسیع اور سر میجک حوالے سے اہم مقامات پر محیط تھی۔ اس کو مشرق وسطیٰ ہندوستان عرب ملا نیشیا اور افریقہ کے خاصے جھے پر محیط متحدہ نوآ بادیاتی عمل کے ذریعے سب سے پہلے محکوم بنایا گیا تھا۔ ان تمام مقامات کے مسلمانوں نے بہت ابتدا ہی میں جدیدیت پذیری کے اس عمل کی شدت کو بھانپ لیا تھا۔ ان کا رومل معے مغرب کامحض رومل ہی نہیں تھا بلکہ نظریاتی رومل تھا۔ وہ جایان کی طرح کامیابی سے اور سکون کے ساتھ جدیدیت اپنانے سے قاصررہے۔ جایان مجھی نوآ بادی نہیں بنایا گیا'اس کے

## 

معاشی ادار ہے مشحکم رہے اور وہ مغرب کاطفیلی بننے پر بھی مجبور نہیں ہوا۔

اسلامی دنیا پر بورپ کی بورش بھر پور اور مؤثر تھی۔ یہ خل ہندوستان سے شروع ہوئی تھی۔ اٹھارہویں صدی کے آخری نصف میں برطانوی تاجروں نے بنگال میں مضبوطی عاصل کر کی تھی اور اس وقت جبکہ جدیدیت اپنی طفولیت میں ہی تھی تو برطانوی تاجر ہندو اور مسلمان تاجروں کے ساتھ مساویا فہ طور پر رہتے تھے۔ تاہم برطانوی تجارت کے اس مرحلے کو دنبی کی لوٹ مار'' کہا گیا ہے کیونکہ اس نے مقامی صنعت کو نقصان پہنچایا اور اس کی زراعت کو بدل دیا تاکہ بنگالی اپنے لیے فصلیس اگانے کی بجائے مغربی صنعتی منڈیوں کے زراعت کو بدل دیا تاکہ بنگالی اپنے لیے فصلیس اگانے کی بجائے مغربی صنعتی منڈیوں کے بوں برطانوی بندر تن زیادہ ''جدید'' اور اہل ہوتے گئے ان کا رویہ مزید برتری والا ہوتا گیا اور انہوں نے ہندوستانیوں کو ''مہذب' بنانے کا تہیہ کرلیا۔ پر وٹسٹنٹ مشنریوں نے ان کی بیت پنائی کی'جو 1793ء میں وہاں آ نا شروع ہوئے تھے۔ مکمل طور پر صنعتی معاشرہ تشکیل دینے کے لئے بنگالیوں کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئے۔

برطانوی حکر انوں نے جدید شیکنالوجی کے وہی پہلو متعارف کروائے جو ان کی برتری کو منواتے اور بنگال کو طفیلی کردار ادا کرتے رہنے تک محدود رکھتے۔ برطانویوں نے بنگالیوں کو یہ فائدہ ضرور پہنچایا کہ وباؤں قط اور جنگ جیسی تاہیوں سے آئییں محفوظ رکھا اور اس کے نتیج میں آبادی بڑھ گئے۔ جس سے آبادی کی کثرت اور غربت جیسے مسائل بیدا ہوگئے کیونکہ مغرب کی طرح یہاں شہروں کو فقل مکانی کر جانے جیسا کوئی متبادل نہیں تھا اور سب لوگوں کو دیباتوں میں ہی رہنا پڑتا تھا۔

بنگال کی معاثی حوالے سے لوٹ کھوٹ کی وجہ سے 1798ء سے 1818ء کے دوران اس پر سیاسی غلبے کی راہیں کشادہ ہوئیں ۔ برطانوی اقتدار معاہدوں اور فوجوں کے ذریعے پورے ہندوستان پر قائم ہوگیا' سوائے وادی سندھ کے جس پر 1843ء سے 1849ء کے دوران قبضہ جمایا گیا۔ اس عرصے کے دوران فرانسیسی اپنی سلطنت قائم کرنے کی کوشش کرر ہے تھے۔ 1798ء میں نبولین بوناپارٹ نے مصر پر قبضہ کرلیا۔ وہ سوئز میں ایک مرکز قائم کرکے برطانویوں کے ہندوستان کو جانے والے بحری راستوں کو بند کرنا چاہتا تھا۔ وہ اپنے ساتھ عالموں کا ایک جھا' جدید یور پی ادب کی ایک لائبریری' ایک سائنسی لیبارٹری اور عربی نامی والا چھاپہ خانہ لے آیا۔ ابتداء میں تو ایک انتہائی اعلیٰ کارکردگی والی فوج کے ساتھ ترتی

#### **€165**}

یافتہ پورپی ثقافت کی آ مدکومشرق وسطی کے مسلمانوں نے ایک جارحیت تصور کیا۔ نپولین کی مصراور شام کی مہمات ناکام ہوگئیں۔ وہ روس کی مدد سے برطانوی ہندوستان پر شال سے تملہ کرنا چاہتا تھا۔ اس سے ایران کو ایک بالکل نگ سٹر ٹیجک اہمیت حاصل ہوگئی اور اگلی صدی کے دوران برطانیہ نے ملک کے جنوب میں ایک مرکز قائم کے رکھا جبکہ روی شال پر کنٹرول قائم کرنے کی کوشش کرتے رہے۔ دونوں طاقتیں ایران کو کمل طور پر اپنی نو آبادی نہیں بنانا چاہتی تھیں۔ (تاوقتیکہ بیسویں صدی کے اوائل میں تیل دریافت نہیں ہوگیا) تاہم دونوں نے نئ قاچار حکومت کو مغلوب کرلیا تاکہ شاہ کم از کم دونوں میں سے ایک طاقت کی تائید و جمایت کے بغیر کوئی فیصلہ کرنے کی جرائت نہ کرے۔ بڑگال کی طرح برطانیہ اور روس دونوں نے صرف بغیر کوئی فیصلہ کرنے کی جرائت نہ کرے۔ بڑگال کی طرح برطانیہ اور روس دونوں نے صرف خطرہ لاحق ہونے کا فروغ دیا جو خودان کے مفاد میں تھی اور ریلو ہے جیسی اخر اعات کو مروج نہیں کو خطرہ لاحق ہونے کا ڈرتھا۔

یورپی طاقتیں کے بعد دیگرے اسلامی ملکوں کوا پی نوآبادی بناتی چلی گئیں۔ فرانس نے 1830ء میں الجیریا پر قبضہ کرلیا جبکہ نو برس بعد برطانیہ نے عدن پر قبضہ کرلیا۔ تیونس پر 1881ء میں اور البیا اور مراکش پر 1912ء میں قبضہ کیا گیا۔ 1915ء میں سائیکس پائیکاٹ معاہدے نے قریب المرگ عثانی سلطنت کو (جس قبضہ کیا گیا۔ 1915ء میں سائیکس پائیکاٹ معاہدے نے قریب المرگ عثانی سلطنت کو (جس نے نہلی عالمی بنگ میں جمنی کا ساتھ دیا تھا) فتح کی توقع کرنے والے برطانیہ اور فرانس کے درمیان تقسیم کردیا۔ جنگ کے بعد برطانیہ اور فرانس نے شام کبنان فلسطین عراق اور اردن پر انتراب قائم کرلیا یا ممالک محروسہ بنالیا۔ چونکہ یورپی طاقتوں نے عثانی سلطنت کے عرب صوبہ جات ہے آزادی کے وعدے کیے شے اس لیے اس اقدام کو وعدہ غلائی تصور کیا گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال جو اتاترک کے نام سے مشہور ہے گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال جو اتاترک کے نام سے مشہور ہے گئا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال بو ااور اس نے ترکی کی آزادریاست گیا۔ عثانی سلطنت برگرادرگئ تیاں عرب خوانوں کوآزادی دینے کے بعد بھی مغرب نے ان کی معیشت پرگرفت برقرادرگئ تیل اور نہر سوئز جینے وسائل پر قبضہ جاری رکھا۔ یورپی قابضین کا ورشہ اکثر و بیشتر کسی تان جو تازی کی تازیے کی صورت میں ظاہر ہوا۔ جب 1947ء میں برطانوی ہندوستان سے نگلے تو برصغیر کو ہندو انڈیا اور مسلم پاکتان میں تقسیم کردیا گیا' جو آئ تک ایک دوسرے کے دارالحکومتوں کو ایٹی

#### **€166**}

ہتھیاروں کے نشانے پررکھے ہلاکت انگیز عداوت کی حالت میں ہیں۔ 1948ء بیری فلسطین کے عرب صیبہونیوں کے ہاتھوں اپنی مادر وطن گنوا بیٹے جنہوں نے اقوام متحدہ اور بین الاقوامی برادری کی تائید وحمایت سے اسرائیل کی سیکولر ریاست قائم کرلی۔ فلسطین کا چھینا جانا مغربی طاقتوں کے ہاتھوں اسلامی دنیا کی تذکیل کی ایک علامت بن گیا' جس کا ضمیر لاکھوں فلسطینیوں کی مستقل بے وطنی پر ذرابھی ملامت کرتا دکھائی نہیں دیتا۔

اس کے باوجود بالکل ابتدائی زمانے میں کچھ مسلمان مغرب کی محبت میں مبتلا تھے۔ ایرانی دانشوروں ملکوم خان (1908ء۔ 1833ء) اور آتا خان کرمانی (96-1853ء) نے ایرانیوں کو تاکید کی کہ مغربی تعلیم حاصل کریں اور شریعت کی جگد ایک جدید سیکوار قانونی نظام اپنائیں کیونکہ ترقی کا واحد راستہ یمی ہے۔ انہی حلقوں کے سیکولرلوگوں نے 1906ء کے نبتاً زیادہ لبرل علماء کے آئینی انقلاب میں حصه لیا اور قاحیاروں کو ایک جدید آئین نافذ کرنے 'بادشاہ کے اختیارات کومحدود کرنے اور ایرانی عوام کو پارلیمانی نمائندگی دینے پر مجبور کیا۔ نجف کے بیشتر مجہدوں نے آئین کی حمایت کی۔ شخ محمد حسین نائینی نے اپنی کتاب " توم کے لیے نصیحت" (1909ء) میں اپنے خیالات کا واضح طور پر اظہار کرتے ہوئے کہا کہ جبرواستبداد کو اس طریقے سے محدود کرنا شیعہ اصولوں کے عین مطابق ہے اور مغربی طرز کی آئین حکومت امام غائب کی واپسی کے عقیدے کے بعد دوسری بہترین چیز ہے۔مصر کے ر ب رفاح المتحقوى (73-1801ء) كو يور لي روثن خيالي كے دور كے تصورات نے متحور کردیا تھا' جس کا وژن انہیں' نلسفہ'' کی یاد دلا دیتا تھا۔وہ فرانسیبی ثقافت سے بہت متاثر تھے' عام آ دمی کو بھی تعلیم دلوانا جا ہتے تھے اور ایجاد واختراع کے عمل کو عام کرنے کے خواہاں تھے۔ وہ مصر کو اس نئ بہادر دنیا (New Brave World) میں داخل کرنے کے آرزو مند تھے۔ ہندوستان میں سیداحد خان (98-1817ء) نے اسلام کو جدید مغربی لبرل ازم سے ہم آ ہنگ كرنے كى كوشش كى \_ ان كا دعوى تھا كەجدىد سائنس جوقوانين فطرت دريافت كررى سے وہ قرآن کے عین مطابق ہیں۔ انہوں نے علی گڑھ میں ایک کالج قائم کیا جہال مسلمان روایتی اسلامی مضامین کے ساتھ ساتھ سائنس اور انگریزی کی تعلیم حاصل کر سکتے تھے۔وہ چاہتے تھے کہ مسلمان برطانویوں کی نقالی کرنے کی جائے اپنے تہذیبی تشخص کو برقرار رکھتے ہوئے جدیدمعاشرے میں زندگی بسر کرنے کے اہل ہوجائیں۔ ان ملکوں میں سے چند کے حکمرانوں نے نوآ بادی بننے سے پیشتر جدیدیت کو

#### **€167**€

اینانے کی کوششیں کی تھیں۔عثانی سلطان محد دوم نے 1826ء میں" تنظیمات" کے نام ہے اصلاحات کے عمل کا آغاز کیا۔ اُس نے بنی چریوں کوختم کر کے فوج کو جدید سانچے میں و هالا اورنی میکنالوجی کو متعارف کروایا۔ 1839ء میں سلطان عبدالحمید نے گولین فرمان کا اجراء کیا جس کے تحت اس کے اقترار کا دار دمدار عوام کے ساتھ ایک معاہداتی تعلق پر ہوگیا۔ اس نے سلطنت کے اداروں میں اہم اصلاحات کیں۔ تاہم جدیدیت کا زیادہ ڈرامائی پروگرام مصر کے محمد علی یاشا (1848ء ۔ 1769ء) کا تھا'جس نے مصر کو استنول سے حقیقتا آ زاد کروا دیا اورتن تنها اس پسمانده صدبے کو جدید دنیا میں شامل کیالیکن اس کے طریقہ کار کی سفا کی نے ظاہر کردیا کہ اس جان لیوا (Breakneck) رفتار کے ساتھ جدیدیت کو اپنانا کتنا دشوار ہے۔اس نے اینے سیاسی مخالفوں کا قتل عام کروایا۔ کہا جاتا ہے کہ مصر کے آب یاشی کے نظام کی بہتری کے لیے لی جانے والی جبری مزدوری کے منتیج میں تعیس ہزار کسان ہلاک ہوگئے۔ دیگر کسان محمعلی کی جدید فوج میں جبری بھرتی سے خوفزدہ ہوکر اینے اعضاء کا شخ گئے' بعض نے اپنی انگلیاں کاٹ لیں اور بعض نے اپنی آ تکھیں پھوڑ لیں۔ ملک کو سیکولر بنانے کے لیے محم علی نے نہبی طور پر وقف شدہ جائیدادوں کو صبط کرلیا۔ ایک منظم طریقے سے علاء کومحدود کردیا اوران سے ہرطرح کے اختیارات واپس لے لیے۔اس کا نتیجہ سے نکلا کہ جدیدیت کوایک صدمه انگیزمهم سجھنے والے علماء زیادہ تنگ نظر ہو گئے اور انہوں نے این ملک میں وجود پذیر ہوتی ہوئی نئی دنیا پراینے ذہنوں کے دریجے بند کر لیے۔محم علی کا بوتا اسلعیل یاشا (1803-95) کہیں زیادہ کامیاب رہا۔ اس نے نہرسورُنتمیر کروائی' نوسومیل لمبی ریل کی پٹر ی بچھوائی' اب تک غیرمزروعہ چلی آ رہی تیرہ لا کھتہتر ہزارا بکڑ اراضی کو زیر کاشت لایا گیا' لڑکوں اورلڑ کیوں کے لیے جدید سکول کھولے گئے اور قاہرہ کو ایک جدید شہر بنا دیا گیا۔ بدشمتی کی بات یہ ہے کہ اس پروگرام کی وجہ ہےمصر دیوالیہ ہوگیا' اسے قرض لینے پر مجبور ہونا پڑا اور برطانيه کو چھوٹ دي گئي كدوه 1882ء ميں يور في حصد داروں (شيئر مولڈرز) كے مفادات ك تحفظ کی خاطر عسکری تسلط قائم کر لے محم علی اور اسلعیل مصر کو ایک جدید آزاد ریاست بنانے کے خواہشند تھے۔اس کے بجائے جدیدیت پذیری کا نتیجہ یہ نکلا کہ وہ حقیقتا برطانوی نوآبادی ین گیا۔

ان اولین مصلحین میں ہے کسی نے بھی پور پی قلب ماہیت کے پس پردہ تصورات کونہیں اپنایا۔ ای وجہ سے ان کی اصلاحات سطی ثابت ہوئیں۔ لیکن بعد میں آنے والے

#### **€168**

مصلحین نے 'بشمول صدام حسین' جدید مغرب کی عسکری میکنالوجی کو حاصل کرنے کی کوشش تو کی لیکن باقی معاشرے پراس کے بہت زیادہ اثرات میں کوئی دلچیں نہیں لی تاہم پھے مصلحین شروع ہے ہی ان خطرات ہے یوری طرح آگاہ تھے۔خطرے کی گھنٹی سننے والوں میں سے يملے شخص ايرانی مصلح جمال الدين (97-1839ء) تھے' خود کو''الا فغانی'' کہلاتے تھے۔شايد انہیں بیامیدر ہی ہو کہ ایک ایرانی شیعہ کی بجائے ایک افغانی سنی کی حیثیت میں وہ اسلامی دنیا کے لیے زیادہ کشش انگیز ثابت ہو سکتے ہیں۔ وہ 1857ء میں برطانوی راج کے خلاف ہندوؤں اور مسلمانوں کی عظیم بغاوت کے موقع پر ہندوستان میں موجود تھے۔ وہ عرب مصر ترکی روس یا بوری جہاں کہیں بھی گئے انہوں نے مغرب کی بے انتہا طاقت کا مشاہرہ کیا اور انہیں یقین ہوگیا کہ مغرب جلد ہی اسلامی دنیا پر غالب آ جائے گا اور اسے کچل دے گا۔ وہ مغربی زندگی کی کھوکھلی نقالی کے خطرات کا مشاہدہ کر سکتے تھے۔ انہوں نے بور پی خطرے کے خلاف اسلامی دنیا کے لوگوں کو متحد ہو جانے کی تلقین کی۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کونی دنیا كى سائنسى ثقافت كوا بني شرائط پر لاز ما ابنالينا چاہيے۔ وہ كہتے تھے كەمسلمانوں كوا بني ثقافتى روايات کوتروت کو ين حياسيے اور اس کا مطلب تھا اسلام کوتروس کو ين حياہيے کيکن خور اسلام کو بدلے ہوئے حالات کا حل لازماً پیش کرنا اور زیادہ عقلیت پندانہ اور جدید بنتا ہوگا۔ مسلمانوں کواجتہاد کے مدت دراز سے بند دروازوں کو کھولنا ہوگا اور رسول کریم ﷺ اور قرآن دونوں کی ہدایت کے مطابق اپنی آ زادعقل کواستعال کرنا ہوگا۔

مغرب کے اس اثر ونفوذ کی وجہ سے سیاست کو اسلام میں دوبارہ مرکزی حیثیت عاصل ہوگئ۔ رسول کریم بیٹیٹ کے زمانے سے مسلمان اپنے وقت کے موجودہ حالات و واقعات کو الوہی اقد امات تصور کرتے تھے۔ وہ خدا کو تاریخ میں موجود مانتے تھے جو دنیا کو بہتر بنانے کے لیے چینئے پیش کرتا رہتا تھا۔ مسلمانوں نے سیای واقعات میں ایک الوہی معنویت پائی اور ان کی ناکامیوں اور الیوں تک نے اللہمیات اور روحانیات میں اہم پیش رفتوں کی راجیں کشادہ کیں۔ جب عبای خلافت کے زوال پا جانے کے بعد مسلمانوں نے ایک ایسا نظام معاشرت و سیاست تھیل دے لیا تھا جو قرآن سے زیادہ مطابقت رکھتا تھا تو اس وقت وہ امت کی سیاسی حالت کے بارے میں کم منظر تھے اور محسوں کرتے تھے کہ وہ ایک واخلی نوعیت کا ندہب تخلیق کرنے کے لیے آزاد ہیں۔ لیکن مغرب کے ان کی زندگیوں میں مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلات کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلات کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی اس مداخلات کی خوالم کیات کو تعرب کیات کی خوالم کیات

#### **∮169**∳

الميه بى نہيں تھى بلكہ دہ مسلمانوں كى روح تك اثر انداز ہوئى تھى۔ يہنى كمزورى ظاہر كرتى تھى كہ اسلامى تاريخ ميں كوئى بكى رونما ہوئى ہے۔ قرآن كہتا تھا كہ جومعاشرہ خداكى رضا كوتسليم كرلے وہ ناكام نہيں ہوسكا۔ اسلامى تاريخ اس كا ثبوت تھى۔ جب بھى تابى و بربادى نازل ہوئى متى مسلمانوں نے ندہب سے رجوع كيا ئے حالات كے مطابق اس سے رہنمائى حاصل كى اور اس طرح نہ صرف امت كا احياء ممكن ہوا بلكہ عظيم ترين كارنا مے سرانجام ديئے ماصل كى اور اس طرح نہ صرف امت كا احياء ممكن ہوا بلكہ عظيم ترين كارنا مى سرانجام ديئے ہوئى قىداد ان سوالات سے نبرد آزما ہوئى اور اسلامى ہوئى تعداد ان سوالات سے نبرد آزما ہوئى اور اسلامى تاریخ كو ان كى كوششيں بعض اوقات ما يوسانداور ياس انگيز بھى ہوگئيں۔ خودکش بمبار جو كہ اسلامى تاریخ ميں ایک غیر معمولی مظہر بین ظاہر كرتے ہیں كہ وہ ناميرى كى كيفيت كے ساتھ خطرے كا سامنا كرد ہے ہیں۔

الافغانی کی سیاس مہمات' جو یا تو عجیب تھیں یا غیراخلاقی' اسی نئی مایوی کا شکار تھیں۔مثال کے طور پر 1896ء میں ان کے ایک شاگرد نے شاہ ایران کوفل کردیا۔مگران کے دوست اور رفیق کارمصر کے محمد عبدہ ' (1905ء۔ 1849ء) ایک زیادہ گہرے اور سلجھے ہوئے مفکر تھے ۔ ان کا ایمان تھا کہ اس مسئلے کاحل انقلاب نہیں تعلیم ہے۔ اگر چہ عبدہ مصریر برطانوی قبضے کی وجہ سے رنجیدہ تھے تاہم وہ یورپ کو بہت پسند کرتے تھے۔ وہ یورپول سے میل جول رکھنے میں خوشی محسوں کرتے تھے اور مغربی سائنس اور فلفے کا وسیع مطالعہ کر سکے تھے۔ وہ جدید مغرب کے سائ تانونی اور تعلیمی اداروں کو بہت پسند کرتے تھے۔ مگران کا ا بمان تقا كه مصر جيسے ند ہبى ملك ميں ان اداروں كو قائم نہيں كيا جا سكتا، جہاں جديديت كاعمل تو بہت تیز رہا ہے مگرعوام کی اکثریت اس کے دائرے سے باہر ہی رہی ہے۔ جدید قانونی اور آئینی اخر اعات کو روایق اسلامی تصورات کے مطابق و حالنا نہایت ضروری ہے تا کہ لوگ انہیں سمجھ سکیں۔ ایک ایبا معاشرہ جس کے افراد قانون کونہیں سمجھ سکتے وہ قانون سے عاری معاشرہ بن جاتا ہے۔ مثال کے طور پرشوریٰ کا اسلامی اصول لوگوں کے لیے جمہوریت کے مفہوم کو سمجھنے میں مددگار ثابت ہوسکتا ہے۔ تعلیم میں بھی اصلاح کی ضرورت ہے۔ مدرسول کے طلبہ کو جدید سائنس پڑھنی جا ہے تاکہ وہ مسلمانوں کو اسلامی تناظر کے ساتھ نی ونیا میں داخل ہونے میں مدد و سے سکیں۔ اس طرح وہ ان کے لیے بامعنی ہوجائے گی۔ضرورت اس امر کی تھی کہ شریعت کی تجدید کی جائے اور عبدہ اور ان کے نوجوان معاصر صحافی رشید رضا

#### **€170**}

(1935ء۔ 1865ء) دونوں جانتے تھے کہ یہ ایک لمبا اور پیچیدہ عمل ہوگا۔ رضا عرب دانشوروں میں فروغ پاتے ہوئے سیکولرازم پر شععل تھے جو اسلام کو عوام کی لیماندگی کا سبب تصور کرتے تھے۔ رضا کا ایمان تھا کہ اس رویے کا بقیجہ یہی نکلے گا کہ امت مسلمہ مغربی استعاریت کے شکنج میں مزید پھنس جائے گی۔ رضا ان پہلے مسلمانوں میں سے ایک بیں جنہوں نے ایک مکمل طور پر جدید لیکن اصلاح شدہ شریعت پر استوار کا ملا اسلامی ریاست کے جہوں نے ایک مکمل طور پر جدید لیکن اصلاح شدہ شریعت پر استوار کا ملا اسلامی ریاست کے قیام کی وکالت کی۔ وہ ایک ایسا کالج قائم کرنا چاہتے تھے جہاں طلبہ فقہ اور خدا ہب کے سائنس مطالع کے ساتھ ساتھ مین الاقوامی قانون عمرانیات عالمی تاریخ اور جدید سائنس بھی پر حصیں۔ اس اقدام سے بھی ہوجائے گا کہ اسلامی فقہ حقیقتا جدید سائنچ میں ڈھل کر مشرق اور مغرب کی روایات کا سکم بن جائے اور شریعت جوایک زرقی ضابطہ کا نون ہے مغرب کے تشکیل دیئے ہوئے معاشرے سے ہم آ ہنگ ہوجائے۔

تصلحین کومتقل احساس تھا کہ انہیں اسلام پر بور پی تقید کا جواب دینا ہے۔ ساس معاملات کی طرح ندہی معاملات میں بھی مغرب ہی اسلام کی ترجیحات کا تعین کردہا ۔ تھا۔ ہندوستان میں شاعر اور فلسفی محمد اقبال (1938ء۔ 1876ء) نے اس حقیقت کو واضح کیا کہ اسلام کسی بھی مغربی نظام کے مانند عقل ہے۔ درحقیقت بیتو تمام اعترافی نداہب میں سب سے زیادہ عقلی اور ترقی یافتہ ہے۔اس کی کڑی وحدت پرتی نے انسانیت کو اساطیر کی خرافات سے نجات دلائی اور قر آن مسلمانوں کو ہدایت کرتا ہے کہ وہ فطرت کا قریبی مشاہرہ اورغور وفکر كريں نيز اينے اعمال كامتقل تجزيه كرتے رہيں۔اس كى دجه بدہ كم عقليت پيندانه روح ، جس نے جدیدیت کوجنم دیا ہے حقیقت میں اسلام سے نکلی تھی۔ تاریخ کی یہ تعبیر جانبدارانہ اور ادھوری تھی تاہم ای زمانے میں مغرب کے عیسائیت کوسب سے برتر عقیدہ اور بوری کو ہمیشہ ترقی کا ہراول دستہ سجھنے سے زیادہ متعصّبانہ نہیں تھی۔ اقبال کا عقلیت پر اصرار انہیں تصوف کومسر دکرنے کی طرف لے گیا۔ انہوں نے اسلامی دنیا میں فروغ یاتی ہوئی باطنیت کے برعکس ایک نے رجمان کی ترجمانی کی کیونکہ ترقی کا واحد راستہ جدید عقلیت پندی ہی دکھائی دے رہی تھی۔ اقبال مغربی فکر سے بہت متاثر رہے تھے اور انہوں نے لندن سے بی ایج ڈی کی ڈگری حاصل کی تھی۔ تاہم ان کا ایمان تھا کہ مغرب نے تسلسل (یعنی روایت) کی قبت پرترقی کی ہے اس کی سیکور انفرادیت پندی نے شخصیت کے تصور کو خدا ہے الگ کردیا ہاوراے بت پرستانداورشیطانی بنادیا ہے۔اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ مغرب آخر کاراینے آپ

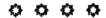
#### **€171**

کو تباہ و برباد کرلے گا۔ اس حقیقت کو پہلی عالمی جنگ کے بعد سمجھ لینا آسان تھا اور اسے یورپ کی اجتماعی خود تی کے طور پر دیکھا جا سکتا تھا۔ چنانچہ مسلمانوں کامشن ہے کہ وہ دنیا کو چھوڑ کر مراقبے کرنے کی بجائے شریعت کے معاشرتی مثالیوں کو نافذ کرنے والے عمل کے ذریعے زندگی کی الوبی جہت کا مثاہدہ کریں۔

اب تك مم نے جن مصلحين كا ذكر كيا ہے وہ ايسے دانشور تھے جنہوں نے زيادہ تر تعليم يافته اشرافيه كومخاطب كيا\_مصرمين نوجوان سكول فيچرحن البنا (49-1906ء) نے ايك تنظیم قائم کی جس نے ان کے تصورات کو عام لوگول تک پہنچایا۔ اخوان المسلمون بورے مشرق وسطى ميں ايك عوامى تحريك بن كئي اور ان كا نظريه اس وقت واحد ايبا نظريه تھا جو معاشرے کے تمام طبقوں کو متاثر کرنے کا اہل تھا۔ البنا جانتے تھے کہ مسلمانوں کو مغربی سائنس اور شیکنالوجی کی ضرورت ہے اور یہ کہ انہیں اپنے سیاسی اور ساجی اداروں کی اصلاح لازماً كرنى چاہيے۔ تاہم اصلاح پيندوں كى طرح ان كا بھى خيال تھا كەاپيا روحانى اصلاح کے دوش بدوش ہونا ضروری ہے۔ جب حسن البنانے نہرسویز کے علاقے میں برطانویوں کو عیش وعشرت کے ساتھ رہتے ہوئے دیکھا تو وہ مصری محنت کشوں کی المناک حالت سے اس تضاد کو دیکھ کر رو پڑے۔انہوں نے اسے ایک مذہبی مسئلے کے طور پر دیکھا اور اس کے مذہبی حل کی ضرورت پرزور دیا۔ جہاں عیسائیوں نے جدیدیت کے چیلنے کا جواب اسے قبول کر کے دیا وہاں مسلمانوں نے اس کا جواب ایک ساجی یا سیاس کوشش (جہاد) کے ذریعے دیا۔ البنا کہتے تھے کہ اسلام ایک مکمل طرز حیات ہے۔ مذہب کواس طرح نجی معاملہ قرار نہیں دیا جا سکتا ' حبیبا کہ مغرب نے قرار دے رکھا ہے۔اخوان المسلمون نے نہصرف نئے دور کی روح کے مطابق قرآن کی تعبیر کرنے کی کوشش کی بلکہ اسلامی قوموں کے اتحاد معیار زندگی کو بہتر کرنے معاشرتی انصاف کے حصول عربت اور جہالت کے خلاف جنگ اور غیرمکی تسلط سے مسلمان ملکوں کوآ زادی دلانے کے لیے بھی جدوجہد کی۔نوآ بادیاتی حکمرانی کی وجہ سے مسلمان اپنی جڑوں سے کٹ گئے تھے۔ جتنا زیادہ انہوں نے دوسروں کی نقل کی' وہ ثقافتی اعتبار سے دوغلے ہوتے گئے۔ البنانے اخوانوں کوعبادات اور قرآنی طرز زندگی کی تربیت دینے کی بجائے سکول بنائے ایک جدید سکاؤٹ تحریک کی بنیاد رکھی محت کثوں کے لیے شبینہ سکول کھو لے اور

#### **€172**€

سول سروس کے امتحانات کے لیے ٹیوٹوریل کالج قائم کیے۔اخوانوں نے دیمی علاقوں میں کلینک اور ہپتال قائم کیے کارخانے بنائے جہاں مسلمانوں کوسرکاری شعبے کے مقابلے میں بہتر اجرت ملتی' صحت کی انشورنس ہوتی اور چھٹیاں ملتیں۔انہوں نے مسلمانوں کو جدید لیبر قوانین سکھائے تاکہوہ اینے حقوق کا دفاع کرسکیں۔اس تنظیم میں خامیاں بھی تھیں۔اس کے کچھ ارکان دہشت گردی میں ملوث ہو گئے اور اس کے متیج میں تنظیم پر یابندی لگا دی گئے۔ اگر چہ وہ مختلف ناموں سے بحال ہوگئی تا ہم بیشتر ارکان ۔ جن کی تعداد 1948ء میں لاکھوں میں تھی ۔ ان الگ تھلگ سرگرمیوں کے بارے میں کچھ بھی نہیں جانتے تھے اور اینے فلاحی اور ندہبی مثن کواہم سبھتے تھے۔ دوسری عالمی جنگ تک مصریس سب سے زیادہ طاقتور سیاس ادارہ بن جانے والی اس تنظیم کی فوری کامیابی نے ظاہر کیا کہ دانشور یا سیکولر حکومت کچھ بھی کرتی رہے عوام کی اکثریت جدید اور مذہبی ہونے کی خواہاں تھی۔اس انداز کی ساجی خدمات بہت می جدید اسلامی تحریکوں کی بھی خصوصیت بن گئی تھیں جن میں شیخ احمد پاسین کی غزہ میں قائم کردہ المجامعہ (اسلامی کائکرس) اہم تنظیم ہے ، جس نے 1967ء کی جنگ جون (JUNE WAR) کے بعد اسرائیلی مقبوضہ علاقوں میں فلسطینیوں تک جدیدیت کے ثمرات پہنچانے کے لیے ایسی ہی فلاحی سلطنت (Welfare Empire) قائم کی مگر ایک اسلامی تناظرييں\_



## ایک جدیداسلامی ریاست کیا ہے؟

نوآ بادیاتی تجرب اور بورب سے کراؤ نے اسلامی معاشرے کو ہلا کرر کھ دیا۔ دنیا بے حد تبدیل ہو پھی تھی۔مسلمانوں کے لیے بیرجاننا دشوار تھا کہ مغرب کا جواب کیسے دیا جائے کیونکہ درپیش چیلنج بالکل نیا تھا' اس کی پہلے کوئی نظیر موجود نہیں تھی۔ اگر وہ جدید دنیا میں کمل شریک کار کی حیثیت سے شامل ہونا چاہتے تھے تو مسلمانوں کو بیتبدیلیاں اپناناتھیں۔ خاص طور بر مغرب نے حکومت ' سائنس اور ٹیکنالوجی کو روایت پیندانہ فدہب کی یابندیوں سے بچانے کے لیے خرب اور ساست کو الگ الگ کرنا ضروری محسوس کیا تھا۔ پورپ میں عقیدے کی جگہ قوم پری لے چکی تھی جس نے پہلے تو یور پی معاشروں کو متحد رکھا تا ہم انیسویں صدى كابية تجربه مسلماً انگيز ابت موار يورب كى قوى رياستول في 1870ء ميل ايك اسلحدك دوژ شروع کردی جو دو عالمی جنگوں کا باعث بنی۔جیسا کہ نازی ہولوکاسٹ اور سوویت گولاگ (Gulag) نے واضح کردیا کہ سیکور نظریات قدیم نہی تعصّبات ہی کی طرح ہلاکت انگیز میں۔روشن خیال فلسفیوں کو یقین تھا کہ لوگ جتنا زیادہ تعلیم یافتہ ہوں کے وہ استے ہی زیادہ عقلیت پیند اور روادار ہوجائیں گے۔ یہ امید بھی ماضی کی مسیاؤں والی فخاسیوں کی طرح پوٹو بیائی ثابت ہوئی۔ تاہم جدید معاشرہ جمہوریت سے خلص ہوگیا۔ جس نے بورب اور امریکہ میں بیشتر لوگوں کی زندگیوں کو زیادہ منصفانہ اور مساویانہ بنا دیا۔لیکن مغرب کے لوگوں کوجمہوری تجربے کے لیے تیار ہونے میں صدیاں لگ گئ تھیں۔ ایسے معاشروں میں جدید یارلیمانی نظاموں کو رائج کرنا ایک بالکل مختلف معامله تھا جو ہنوز غالب حد تک زرعی تھے یا مکمل طور پر جدید نہیں ہوئے تھے اور جہال لوگول کی اکثریت نے جدیدسیاسی نظریئے کونا قابل فہم پایا تھا۔

عیسائیت میں سیاست کو کبھی مرکزی حیثیت حاصل نہیں رہی تھی۔ بہرحال حضرت عیسائی نے کہا تھا کہ یہ دنیا ان کی سلطنت نہیں ہے۔ صدیوں تک پورپ کے یہودی اصولی طور پر سیاست میں حصہ لینے سے گریز کرتے رہے۔ لیکن مسلمانوں کے لیے سیاست ٹانوی معاملہ نہیں تھی۔ ہم دکھے آئے ہیں کہ بیتوان کی فہہی جبتو کی آ ماجگاہ رہی تھی۔ اسلام میں نجات کا مطلب صرف گناہ سے نجات نہیں تھا بلکہ ایک ایسے منصفانہ معاشرے کی تخلیق بھی مقصود تھی مطلب صرف گناہ سے اپنی پوری ہتی کو وجودی اطاعت کے لیے وقف کردے ، جس سے جہاں کوئی فرد آ سانی سے اپنی پوری ہتی کو وجودی اطاعت کے لیے وقف کردے ، جس سے اسے سکون وطمانیت حاصل ہو۔ چنانچہ سیاست انتہائی اہم معاملہ تھا اور پوری ہیسویں صدی کے دوران ایک حقیق اسلامی ریاست کے قیام کے لیے بعد دیگرے کوششیں کی جاتی رہیں۔ مگر ایسا ہمیشہ دشوار ہی رہا۔ بیتو ایک ایسی آرزوتھی جس کے لیے جہاد ضروری تھا۔

توحید کا تصور سیکولرازم کے تصور سے خارج دکھائی دیتا ہے تاہم ماضی میں شیعہ اور سنی ہر دو نے ندہب اور سیاست کی علیحدگی کو تسلیم کرلیا تھا۔ عملی سیاست افراتفری والی اور اکثر و بیشتر ظالمانہ ہوتی ہے جبہ اسلامی ریاست کوئی ایسا تصور نہیں ہے جے بس نافذ کر دیا جائے بلکہ سیاسی زندگی کی تلخ حقیقوں میں قرآن کے مساویانہ مثالیے کو نافذ کرنے کے لیے تخلیق اخراع اور نظم (وسیلن) کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ غلط ہے جیسا کہ مغربی لوگ بعض اوقات تصور کرتے ہیں کہ اسلام مسلمانوں کے لیے ایک جدید سیکولر معاشرے کو تخلیق کرنا ناممکن بنا دیتا ہے بلکہ تج تو یہ ہے کہ اسلامی دنیا میں سیکولر پذیری کاعمل بہت مختلف رہا ہے۔ مغرب میں عمومی طور پر موافق سیجھتے ہوئے اس کا تجربہ کیا گیا۔ ابتدائی ایام میں تو سیکولرازم کو جان میں عمومی طور پر موافق سیجھتے ہوئے اس کا تجربہ کیا گیا۔ ابتدائی ایام میں تو سیکولرازم کو جان لاک (1704ء ۔ 1632ء) جیسے فلسفیوں نے نہ بھی ہونے کا ایک نیا اور بہتر طریقہ تصور کیا تھا کی کے ساتھ بروعے عمل لانے کے قابل بنا تا تھا تاہم اسلامی دنیا میں سیکولرازم میں نہ ہب اور کے ساتھ بروعے عمل لانے کے قابل بنا تا تھا تاہم اسلامی دنیا میں سیکولرازم میں نہ ہب اور خربی لوگوں کو تقید کا نشانہ بی بنایا گیا۔

مثال کے طور پر اتاترک نے تمام مدرسوں کو بند کردیا صوفی سلسلوں کو دبایا اور مردوخوا تین کو جدید مغربی لباس پہننے پر مجبور کیا۔ اس طرح کے اقدامات ہمیشہ تخریبی ہوا کرتے ہیں۔اسلام ترکی سے معدوم نہیں ہوا بلکہ وہ زیرز مین چلا گیا۔ محمطی نے مصری علماء پر پابندیاں لگا کمیں ان کی وقف الماک چھین لیں اور انہیں اثر ورسوخ سے محروم کردیا۔ بعدازاں جمال عبدالناصر (70۔1918ء) نے اسلام کی عسکری مخالفت کی اور اخوان المسلمون پر جبر کیا

## 

گیا۔ایک اخوان نے جو کہ اس تنظیم کے خفیہ دہشت گردشعبے سے تعلق رکھتا تھا' ناصر کی جان لینے کی کوشش کی لیکن اخوانوں کی اکثریت نے 'جوکہ ناصر کے ظلم وستم سے معمور دور میں عقوبت خانوں میں عذاب سہدرہی تھی کی عفائے تقتیم کرنے یا اجلاسوں میں شرکت کے علاوہ اور کوئی اشتعال انگیز کارروائی نہیں گی۔ ایران میں پہلوی بادشاہ بھی اینے سیکولرازم کے معاملے میں سفاک تھے۔ رضا شاہ پہلوی (41-1878ء) نے علماء سے وقف الماک چھین لیں اور شریعت کی جگدایک سول نظام نافذ کردیا۔اس نے امام حسین کے احترام میں ہونے والی عاشورہ کی تقریبات کو بند کر دیا اور ایرانیوں کے حج کرنے پریابندی لگا دی۔ اسلامی لباس ممنوع قرار دے دیا گیا اور رضا کے فوجی گلیوں میں عورتوں کے بردے اپنی سنگینوں کی نوک سے نوچ لیتے اور ککڑے کر دیتے۔1935ء میں جب لوگ اسلامی لباس کے حوالے ہے امتناعی قوانین کے خلاف مشہد میں آٹھویں امام کے مزار کے احاطے میں پرامن مظاہرہ کرر ہے تھے تو فوجیوں نے گولی چلا دی اورسینکروں غیر مسلح لوگوں کو ہلاک کردیا۔ وہ علماء جنہوں نے ایران میں غیرمعمولی قوت واقتدار کا لطف اٹھایا تھا اب اینے اثر ورسوخ کو مثتا ہوا د کھےرہے تھے۔ 1973ء میں اسمبلی میں رضا پر تقید کرنے والے آیت الله مدری کو حکومت نے قتل كروا ديا اور علاء اتنے خوف زدہ ہو گئے كەانہوں نے مزيدكوكى احتجاج ندكيا۔ رضا كابيٹا اور جانشین محمد رضا شاہ (80-1919ء) بھی باپ کی طرح اسلام کا وشمن اور اس کی تذکیل کرنے والا ثابت ہوا۔ اس کے اقترار کے خلاف احتجاج کرنے والے مدرسوں کے طالب علموں کو گلیوں میں گولیاں مار کرقتل کردیا گیا' مدرسے بند کردیئے گئے اور ممتاز علماء کو اذبیتیں دے دے کر ہلاک کردیا گیا' زندال میں ڈال دیا گیا اور ملک بدر کردیا گیا۔ بیسکور حکومت بالكل بھى جمہورى نہيں تھى۔ شاہ كى خفيد بوليس ساداك (SAVAK) ايرانيوں كومقدمہ چلائے بغير قيد ميں ڈال دين'ان كوتشدد اور تذليل كا نشانه بناتي اور وہاں كسى حقیقى نمائندہ حكومت كا کوئی امکان تکنہیں تھا۔

قوم پرتی ( نیشنل ازم ) بھی جس کو یور پی خود بیسویں صدی کے اواخر میں ترک کرنا شروع ہوگئے ہے۔ مسائل انگیز خابت ہوا۔ طویل عرصے سے امت کی وحدت ایک بنیادی مثالیہ چلی آ رہی تھی اور اب اسلامی دنیا بادشاہتوں اور جمہوریاؤں میں تقیم ہوگئی تھی جن کی سرحدیں مخربی طاقتوں نے بنائی تھیں۔قومی روح کوتشکیل دینا آ سان نہیں تھا ( کیونکہ مسلمان خود کوعثانی شہری اور دارالاسلام کے ارکان تصور کرنے کے عادی ہو چکے تھے۔ بعض

اوقات قوم پرسی بالکل منفی رخ اختیار کرگی اور مغرب سے نجات کی خواہش کو پورا کرنے کا وسلہ بن گئی۔ پھنی وجود میں آنے والی قومیں اس طرح تخلیق کی گئی تھیں کہ اس کے عوام کے ماہیں تناو موجود تھا۔ مثال کے طور پر سوڈان کے جنوبی جھے میں عیسا نیوں کی اکثریت تھی جبکہ شال میں مسلمان اکثریت میں تھے۔ جولوگ خربی اصطلاحوں میں اپنے تشخص کے عادی تھے ان کے لیے ایک مشتر کہ سوڈانی قوم پرسی کوتشلیم کرنا مشکل تھا۔ بیمسئلہ لبنان میں تو بہت زیادہ خطرناک روپ اختیار کرگیا جہاں آبادی کم از کم تین خربی برادر بول میں برابر برابر منتشم تھی یعنی سی شیعہ اور میر ونائٹ عیسائی اور اس سے قبل بیر سب خود مختار رہے تھے۔ چنا نچہ اقتدار میں شراکت ناممکن خابت ہوئی۔ آبادیاتی ٹائم بم خانہ جنگی (90-1975ء) کی صورت میں پھٹا جس نے ملک کو المناک انداز میں تقسیم کردیا۔ شام مصریا عراق جیسے دوسرے ملکوں میں قوم پرسی کو اشرافیہ نے قبول کرلیا لیکن زیادہ روایت پہند عوام نے اسے دوسرے ملکوں میں قوم پرسی کو اشرافیہ نے قبول کرلیا لیکن زیادہ روایت پہند عوام نے اسے شامی نہیں کیا۔ ایران میں پہلویوں کی قوم پرسی اسلام کی براہ راست دشمن تھی۔ اس نے ملک کو اسلام سے پہلے کے زمانے کی قدیم فاری ثقافت پر استوار کرنے کی کوشش کی۔

جمہوریت نے بھی مسائل پیدا کیے۔ جومصلحین جدیدیت کو اسلام کی بنیادوں پر استوار کرنا چاہتے تھے انہوں نے واضح کیا کہ جمہوریت کا تصور اسلام کے لیے خطرناک ہے۔ اسلامی قانون شور کی اور اجماع کے اصولوں کو بنیادی اہمیت دیتا ہے جس کے مطابق کوئی بھی قانون امت کی اکثریتی رائے سے بنایا جاتا ہے۔خلفائے راشدین اکثریتی ووٹوں سے منتخب ہوئے تھے۔ بیسب چیزیں جمہوریت سے بالکل مطابقت رکھتی تھیں۔

مسئلہ صرف وہ طریقہ تھا جس کے تحت مغرب جمہوریت کی تعریف اس طرح کرتا تھا ''عوام کی حکومت' عوام کے ذریعے اورعوام کے لیے۔'' اسلام میں عوام نہیں بلکہ خدا کسی حکومت کو جائز قرار دیتا ہے۔ انسانوں کو اس قدر ابھیت دینا ایک طرح کا ''شرک' ہے' کیونکہ اس سے خدا کے قادر مطلق ہونے پر ذک پڑتی ہے۔ تاہم مسلمان ملکوں کے لیے ایسا کرنا نامکن نہیں تھا کہ وہ مغربی نعروں کے بغیر حکومت کی نمائندہ صورتوں کو متعارف کروائیں۔لیکن عملی طور پر جمہوریت کے تصور کو دھندلا دیا گیا۔ ایران میں 1906ء کے آئین انقلاب کے بعد ایرانیوں نے مجلس (اسمبلی) قائم کی توشاہ نے روسیوں کی مدد سے اسے ختم کردیا۔ بعد میں جب میں برطانوی ایران کو محروسہ ملک بنانے کی کوشش کردہے تھے تو

امریکیوں نے محسوس کیا کہ وہ انتخابات کے نتائج کو اپنے حق میں حاصل کرنے کے لیے اکثر وبیشتر دھاندلی کرتے ہیں۔ بعد میں امریکیوں نے غیر مقبول محمد رضا شاہ کی جمایت کی جس نے اپنے جدیدیت کے پروگرام کے نفاذ کے لیے ندصرف مجلس کوختم کردیا بلکہ ایرانیوں کے ان بنیادی انسانی حقوق کی بھی نفی کی جن کی جمہوریت صانت دیتی ہے۔ اس سے دہر سے معیارات کا بھی بتا چلتا ہے۔ مغرب اپنے عوام کے لیے جمہوریت کا دعویٰ تو فخر سے کرتا ہے تاہم مسلمانوں کو آمریت قبول کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔ 1923ء سے 1952ء کے دوران مصر میں سترہ عام انتخابات ہوئے جو سب کے سب مقبول عام وفد پارٹی نے جیت لیے گر وفد کوصرف پانچ مرتبہ حکومت کرنے کی اجازت دی گئی۔ انہیں یا تو برطانیہ نے یا مصر کے بادشاہ نے جرا اقتدار سے محروم رکھا۔

چنانچے مسلمانوں کے لیے ایک ای جدید جمہوری ریاست قائم کرنا مشکل تھا جس میں مذہب نجی دائرے تک محدود ہوتا۔ دیگر حل قدرے تلخ دکھائی دیتے ہیں۔ 1932ء میں سعودی عرب میں بادشاہت قائم ہوئی جس کی بنیاد وہابیت تھی۔ سرکاری عکتہ نظریہ تھا کہ آئسین غیر ضروری ہے کیونکہ حکومت کی اساس قرآن ہے۔ سعودیوں کا دعویٰ تھا کہ وہ جزیرہ نمائے عرب میں حقیقی اسلام کے وارث ہیں جبکہ علاء نے ریاست کو جائز قرار دے دیا۔ اس کے جواب میں بادشاہوں نے روایت پیندانہ فرہبی اقدار کونا فذکیا۔ عورتوں کو پر دے میں اور الگ تھلگ رہنے کا تھم دیا گیا 'جوا اور شراب ممنوع قرار دے دیا گیا اور چوروں کے ہاتھ کا لیہ جبکہی سزاؤں کو قانون کے نظام میں شامل کرلیا گیا۔ مثال کے طور پر اخوان المسلمون ابتداء ہی سے سعووایوں کے اسلامی سزائیں استعال کرنے کو نا مناسب اور غیرمہذب قرار دے کر تنتید کرتی چلی آرہی ہے۔خصوصاً اس صورت میں کہ حکمران اشرافیہ بے بناہ دولت مند ہے جبکہ دولت کی غیر مساویا نہ قسیم قرآنی اقدار کی زیادہ سیمین ضلاف ورزی ہے۔

پاکتان ایک اور جدید اسلامی تجربہ ہے۔ ریاست کے بانی محم علی جناح" (1948ء۔ 1876ء) سیکولر آ درش کے گرویدہ تھے۔ اورنگزیب کے زمانے سے مسلمان مندوستان میں ناخوش تھے اورخود کو یہاں غیر محفوظ محسوس کرتے تھے۔ انہیں اپنے تشخص کے کھونے کا خوف لاحق تھا اور وہ ہندوا کثریت کی طاقت پر مضطرب تھے۔ بیخوف واضطراب محصوف کا خوف لاحق تھا اور وہ ہندوا کثریت کی طاقت پر مضطرب تھے۔ بیخوف واضطراب 1947ء میں برطانیہ کی طرف سے برصغیر کی تقلیم کی وجہ سے اس وقت زیادہ گہرا ہوگیا جب دونوں طرف فرقہ وارانہ فسادات بھوٹ بڑے اور ہزاروں لوگ جان سے ہاتھ دھو میں ہے۔ محمد

## 

علی جنائ آیک ایبا سیاس ماحول تخلیق کرنا چاہتے سے جس میں مسلمان اپ غذہبی تشخیص کی وجہ سے محدود نہ ہوں۔ لیکن ایک مسلمان ریاست کے لیے اس کا کیا مطلب ہوتا جو ''سیکولا' بنخ کے لیے اسلامی علامتوں کو بہترین طور پر استعال کرتی ہو؟ ابوالاعلی مودودی (1903-79) کی قائم کردہ جماعت اسلامی نے شریعت کے زیادہ سخت نفاذ پر زوردیا اور 1956ء میں آئین نے پاکتان کو با قاعدہ طور پر ایک اسلامی جمہور بیقرار دے دیا۔ اس سے ایک آرزو کی عکاسی ہوتی تھی جو کہ اب ملک کے سیاسی اداروں میں جسم ہونا تھی۔ جزل محمد ایک آرزو کی عکاسی ہوتی تھی جو کہ اب ملک کے سیاسی اداروں میں جسم ہونا تھی۔ جزل محمد ایوب خان (69-1958ء) کی حکومت و سے ہی جارحانہ سیکولرازم کی مثال تھی جس کا ہم تذکرہ کرچکے ہیں۔ انہوں نے اوقاف کو قومیا لیا' مدرسوں کی تعلیم پر پابندیاں لگا دیں اور ایک کا احتمد اسلام کو ایک مہذب (Civil) اور ریاتی کنٹرول کے تابع غد ہب بنانا تھا لیکن اس کے نیتیج میں اسلام پندوں سے تناؤ پیدا ہوگیا اور کئر رائیوب زوال سے دوچار ہوئے۔

1970ء کی دہائی کے دوران اسلام پند تو تیں حکومت کی مخالفت میں سیجا ہوگئیں اور لیفشٹ سیکورسٹ وزیراعظم ذوالفقار علی بھٹو (79-1928ء) نے جوئے اور شراب پر پابندی لگا کر آئیس ہمنوا بنانے کی کوشش کی لیکن بیالقدامات غیراطمینان بخش ٹابت ہوئے اور پابندی لگا کر آئیس ہمنوا بنانے کی کوشش کی لیکن بیالقدامات غیراطمینان بخش ٹابت ہوئے اور جولائی 1977ء میں دائے العقدہ مسلمان جزل محمومت قائم کی۔ انہوں نے روایق مسلم لباس کو دوبارہ اور ایک بناوٹی طور پر زیادہ اسلامی حکومت قائم کی۔ انہوں نے روایق مسلم لباس کو دوبارہ رواج دیا اور اسلامی تعزیری اور تجارتی تو انین کو نافذ کیا۔ لیکن صدر ضیانے بھی اسلام کوسیات اور معاثی معاملات سے الگ رکھا بلکہ ان معاملات میں ان کی پالیسی علانیے طور پر سیکور تھی۔ اور معاثی معاملات سے الگ رکھا بلکہ ان معاملات کے بعد سے پاکستانی سیاست نمی تاؤٹ رقابتوں اور اشرانی طبقوں کے درمیان برعنوانی کے سکینڈلوں سے بھری ہوئی ہے نیز اسلام عوامی زندگی میں ہر جگہ موجود ہے لیکن تھی سیاست کو متاثر نہیں کرتا۔ مصالحت عباسیوں اور پیندوں کا اثر کم ہوگیا ہے۔ اسلام پاکستان کے شخص کے لیے اب بھی اہمیت رکھتا ہے اور منائوں کے اقد امات کی باقیات ہے جو کیماں طور پر فدہب سے اقتدار کی علیحدگ کے قائل منامست مدتک زیادہ رقومات صرف کی جاتی ہیں جبکہ آبادی کا کم سے کم ایک تہائی حصہ بے معاملات کی میصورت آ درش سے کوسوں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہمتھیارون پر نامناسب حدتک زیادہ رقومات صرف کی جاتی ہیں جبکہ آبادی کا کم سے کم ایک تہائی حصہ ب

بی کے ساتھ غربت وافلاس میں جی رہا ہے نیدایک الی صورتحال ہے جو کہ حقیقی اسلام کے احساس ہمدردی کے منافی ہے۔ اسلام پند جو محسوس کرتے ہیں کہ وہ ریاست کے جبر کا شکار ہیں پڑوی ملک افغانستان کی بنیاد پرست طالبان حکومت جیسی حکومت اپنے ملک میں بھی نافذ کرنا جاہتے ہیں۔

برحقیقت اپنی جگه که مسلمان ابھی تک بیسویں صدی کا مثالی نظام معاشرت و سیاست حاصل نہیں کر سکے تا ہم اس کا پرمطلب نہیں ہے کہ اسلام جدیدیت سے مطابقت نہیں ر کھتا۔ اپنی ساری تاریخ میں مسلمان ریائی ڈھانچوں کو ایک اسلامی مثالیے کے مطابق تشکیل دیے کے لیے جدو جہداورایک درست رہنما کی جبخو کرتے رہے ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی بھی نہ ہی قدر کی طرح سی اسلامی ریاست کا تصور بھی ماورائی (Transcendent) ہے اسے بھی انسانی صورت میں ظاہر نہیں کیا جاسکا اور یہ ہمیشہ کمزور اور ناقص انسانوں کی گرفت ے نکل جاتا ہے۔ فرہی زندگی دشوار ہوتی ہے جبکہ ہماری جدید ثقافت کی سیکوار عقلیت پیندی تمام بری روایوں کے لوگوں کے لیے خصوصی مسائل بیدا کرتی ہے۔عیسائی ، جو کہ سیاست کی نبت عقیدے سے زیادہ مغلوب ہیں' اینے ندہب کو جدید حسیت سے ہم آ ہنگ کرنے کی جدوجہد میں عقائدی مسلوں سے نبردآ زما ہورہے ہیں۔مثال کے طور پر وہ حضرت عیسیٰ کی الوہیت یر بحث کررہے ہیں' کچھ لوگ عقیدے کی قدیم صورتوں سے چمٹے ہوئے ہیں جبکہ دیگرلوگ زیادہ انقلابی حل ڈھونڈ رہے ہیں۔بعض اوقات سی بحثیں اذیت دہ ہوجاتی ہیں' یہاں تک کہ تلخ کلام بھی ہونے لگتی ہے۔اس کی مجدید ہے کہ بید معاملات عیسائی بصیرت کے قلب میں نہاں مذہبیت کوچھو لیتے ہیں۔ ایک جدید اسلامی ریاست کے لیے جدوجہداسی مخمصے کے مماثل ہے۔ ہرزمانے کے مذہبی لوگوں کواپنی روایات کے تحت اپنی مخصوص جدیدیت کے چیلنج کا جواب دینا ہے اور اسلامی حکومت کی ایک مثالی صورت کی جبتی کو انو کھانہیں سمجھنا جاہیے بلکہ اے جو ہری طور پرایک فرہی سرگری تصور کرنا جاہے۔

## بنياد برستى

مغربی میڈیا اکثروبیشتر یہ تاثر دیتا ہے کہ'' بنیاد پرسی'' کے نام سے مشہور مذہبی جدوجہد' جوبعض اوقات متشددانہ بھی ہوجاتی ہے' ایک خالصتاً اسلامی مظہر ہے۔ جبکہ معاملہ سے نہیں ہے۔ بنیادیت ایک عالمی (گلوبل) حقیقت ہے اور جاری جدیدیت کے جواب میں ہر بڑے عقیدے میں رونما ہو چکی ہے۔ بنیاد پرستانہ یہودیت ہے نبیاد پرستانہ عیسائیت ہے ' بنیاد پرستانه میرومت ہے بنیاد پرستانه بدھ مت ہے بنیاد پرستانه سکھ مت ہے اور یہال تک کہ بنیاد پرستانہ کنفیوشس مت بھی موجود ہے۔عقیدے کی بیقتم سب سے پہلے امریکہ میں عیسائیت میں بیپویں صدی کے شروع میں رونما ہوئی تھی۔ وہ اتفاقی نہیں تھی۔ بنیا دیر تی کوئی ہمہ کیرقتم کی تحریک نہیں ہے بلکہ بنیاد پرتی کی ہرصورت میہاں تک کدایک ہی روایت میں بھی ا آ زادانه طور پر پروان چڑھتی ہے اور اپنی علامتوں اور ولولوں کی حامل ہوتی ہے تا ہم اس کی مختلف قسموں میں ایک خاندانی مشابہت ہوتی ہے۔ دیکھا یہ گیا ہے کہ کوئی بنیاد پرستانہ تحریک مغربی بدیدیت کے ظہور کے رعمل میں فوری طور پرنہیں اجرتی بلکہ صرف اس وقت رونما ہوتی ہے جب جدیدیت پذیری کاعمل کافی آگے بڑھ چکا ہوتا ہے۔ ابتداء میں مذہبی لوگ ا نی روایتوں کی اصلاح کی کوشش کرتے ہیں اور جدید ثقافت کو اپناتے ہیں۔ جیسا کہ ہم دیکیر کے ہیں کہ سلمان مصلحین نے ایما ہی کیا تھا۔ تاہم جب ان اعتدال ببندانہ اقدامات کو بے سود پایا جاتا ہے تو مچھلوگ زیادہ انتهالبندانہ طریقے استعال کرنے لگتے ہیں اور یوں ایک بنیاد پرستانہ تحریک جنم لے لیتی ہے۔ ماضی پر نظر ڈالیں تو پتا چاتا ہے کہ بنیاد پرتی سب سے سلے جدیدیت کے شوکیس امریکہ میں پیدا ہوئی اور باقی دنیا میں بعد میں۔ در حقیقت تیول

### **€181**

تو حیدی نداہب میں سے اسلام میں بنیاد پرتی سب سے آخر میں تب رونما ہوئی جب 1960ء اور 1970ء کے عشروں میں جدید ثقافت اسلامی دنیا کے اندر جڑ پکڑنا شروع ہوئی۔اس وقت تک بنیاد پرتی عیسائیوں اور یہود یوں میں خوب رائخ ہو چکی تھی جو کہ جدیدیت کے تجربے سے بہت پہلے گزر چکے تھے۔

تمام مذاہب کی بنیاد پرست تحریکیں کیسال خصوصیات کی حامل ہوتی ہیں۔وہ اینے وعدے پورے نہ کرنے والی جدیدیت سے ایک گہری مایوی اور تنفر کو منکشف کرتی ہیں۔ وہ حقیقی خوف کو بھی ظاہر کرتی ہیں۔ میں نے جتنی بنیاد پرستانہ تحریکوں کا بھی مطالعہ کیا ہے وہ سب اس بات کی قائل تکلیں کرسیکور حکومت نے ندہب کومٹا دینے کا تہید کیا ہوا ہے۔ تاہم بید رقمل ہمیشہ خوف کے تحت ہی سامنے نہیں آیا۔ ہم دیکھ چکے ہیں کہ اسلامی دنیا میں سیکولرازم کو اکثر بہت جارحانہ انداز میں نافذ کیا جاتا رہا ہے۔ بنیاد پرست لوگ جدیدیت کی بورش سے پہلے فیضان کے لیے ماضی کے "سنہری دور" کی طرف دیکھا کرتے تھے لیکن وہ مر اینا نہ طور یر وسطی عہد کی طرف واپس نہیں جارہے ہیں۔ یہ سب حقیقت میں جدید تر یکیں ہیں اور ہمارے زمانے کے علاوہ کسی دوسرے زمانے میں رونما ہو بھی نہیں سکتی تھیں۔ مذہب کی نئی تعبیر کے حوالے سے بیرسب اختراع پیند اور انقلابی ہیں۔اس طرح بنیاد بری جدید منظر کا ایک لازمی حصہ ہے۔ جہاں کہیں بھی جدیدیت جزیں پکڑتی ہے' وہیں ایک بنیاد پرستانہ تحریک اس کے شعوری رومل کے طور پر رونما ہوجاتی ہے۔ بنیاد پرست لوگ کسی جدید پیش رفت کی مخالفت اپنی روایت پرضرورت سے زیادہ اصرار کے ذریعے کرتے ہیں۔ وہ سب کے سب یہاں تک کہ امریکہ میں بھی ۔ جمہوریت اور سیکولرازم پرشدید تقید کرتے ہیں۔ چونکہ عورتوں کی آ زادی جدید ثقافت کا ایک نمایاں کارنامہ ہے اس لیے بنیاد پرست لوگوں روایت زرعی صنفی کردار پر نیزعورتوں کو پردے اور گھر میں واپس جانے پر زور دیتے ہیں۔ لہذا بنیاد پرست کمیونی کو جدید تجربے کے دھند لے رُخ کے طور پر دیکھا جا سکتا ہے۔ بیر جدیدیت کے بعض زیادہ تاریک پہلوؤں کوبھی نمایاں کرسکتی ہے۔

چنانچہ بنیاد پرتی جابرانہ سیکورازم کے ہمراہ موجود ہوتی ہے۔ بنیاد پرست لگ بھگ ہمیشہ میشہ سیمحسوں کرتے ہیں کہ لبرل یا جدت پہند حکومت ان کی مخالف ہے۔ اس کے نتیج میں ان کے نظریات اور رویہ زیادہ انتہا پہندانہ ہوجاتا ہے۔ ٹینی سی کے مشہور سکوپس مقدمے (1925ء) کے بعد جب پروٹسٹنٹ بنیاد پرستوں نے بلیک سکولوں میں نظریہ ارتقا کی

#### **€182**}

تدریس کورو کنے کی کوشش کی تھی سیکوار بریس نے ان کا اس قدر مضحکہ اڑایا کہ ان کی الہیات میں زیادہ ردمل پیدا ہوگیا اور وہ ساس منظرناہے پر بائیں سے انتہائی دائیں جانب مڑ گئے۔ جب سیکولر تنقید بہت زیادہ شدید ہوتو بنیاد پرستوں کار عمل اس ہے بھی زیادہ شدید ہوتا ہے۔ لہذا بنیادیری معاشرے میں ایک بڑے شگاف کو منکشف کرتی ہے جو کہ سیکولر ثقافت کو برتے والوں اور اسے برائی سیھنے والوں کو تقسیم کردیتا ہے۔ جوں جوں وقت گزرتا جاتا ہے دونوں فریق اتنا ہی زیادہ ایک دوسرے کو سجھنے سے قاصر ہوتے جاتے ہیں۔ یوں بنیاد برتی لبرل یا سیکولرلوگوں کے ساتھ کسی ثقافت یا قوم کے اندر ہی ایک داخلی جھڑے کی صورت میں شروع ہوتی ہے۔مثال کے طور پر پہلی صورت میں مسلمان بنیاد پرست مغرب یا اسرائیل جیسے خارجی ر شمن کی بجائے اپنے ایسے ہم وطنوں یا سلمانوں کی مخالفت کریں گئے جو جدیدیت کے بارے میں زیادہ مثبت رائے کے حامل ہوں۔ایسا اکثر و بیشتر ہوتا ہے کہ بنیاد پرست مرکزی وھارے کی ثقافت ہے الگ ہوکراپنا خالص عقیدے کا ایک حصار تخلیق کر لیتے ہیں۔ (مثال کے طور پر جبیا کہ بروشلم یا نیویارک میں انتہائی زیادہ روایت پیند یہودی کرتے ہیں ) بعض اوقات وہ جارحیت کا مظاہرہ بھی کرتے ہیں جو مرکزی دھارے کوواپس سیدھے راستے پر لانے اور دنیا کو دوبارہ یاک کرنے کے لیے کی صورتیں اختیار کرسکتا ہے۔ تمام بنیاد پرست محسوس کرتے ہیں کہ وہ بقا کی جنگ لڑ رہے ہیں اور چونکدان کی پشت دیوار سے لگی ہوتی ہے اس لیے وہ یقین کر سکتے ہیں کہ انہیں جنگ لڑنا ہی ہوگی۔اس سوچ کے ساتھ بھی جھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کچھ بنیاد برست دہشت گردی اختیار کر لیتے ہیں۔ تاہم اکثریت تشدد آمیز کارروائیاں نہیں کرتی بلکہ زیادہ قانون پیندانہ طریقے سے اپنے عقیدے کے احیاء کی کوشش کرتی ہے۔

جہاں تک فرہب کو گوشے ہے نکالنے اور مرکزی سٹیج پرلانے کا تعلق ہے تو بنیاد پرست کامیاب رہے ہیں لہذا اب یہ بین الاقوا می معاملات میں ایک بار پھر اہم کر دار اداکر رہا ہے۔ یہ ایک ایس بیش رفت ہے جس کے بارے میں بیسویں صدی کے درمیان میں سوچا ہمی نہیں جا سکتا تھا' جب سیکولر ازم عروج پر دکھائی دیتا تھا۔ یقیناً 1970ء کی دہائی ہے اسلامی دنیا کا معاملہ بھی ایسا ہی چلا آ رہا ہے تاہم بنیاد پرسی فدہب کو ایک سیاسی مقصد کے طور پر تو یہ تحریکیں سیکولر لوگوں کے عوامی زندگیوں سے الوہیت کو زکال دینے کے عمل کے خلاف بغاوتیں ہیں نیز جدید دنیا میں روحانی اقدار کو

#### **∮183**∳

غالب کرنے کی مسلسل مایوسانہ کوشش۔ تاہم بنیاد پرسی کی آگ کو تیز کرنے والی مایوسی اور خوف ندہبی روایت کو بھی مسخ کردیتے ہیں اوراعتدال اور مصالحت و مفاہمت کی تبلیغ کرنے والوں کی قیمت براس کے جارحانہ پہلوؤں کوزیادہ ابھار دیتے ہیں۔

اسلامی بنیاد پرتی ان عومی خصوصیات سے بہت زیادہ مملو ہے۔ تاہم یہ سوچنا درست نہیں ہے کہ خود اسلام ہی کوئی متشددانہ یا جنونی خصوصیت رکھتا ہے جومسلمانوں کو جدیدیت کے جنونی اور متشددانہ استرداد پر اکساتی ہے۔ مسلمان بھی دنیا کے تمام نداہب کے بنیاد پرستوں جیسے ہی ہیں اور ان میں جدید سیکور ثقافت کے بارے میں گہرے شکوک مشترک طور پرموجود ہیں۔ یہ بھی ذکر کردینا چاہیے کہ مسلمان' نبنیاد پرتی'' کی اصطلاح استعمال کرنے پر جو اعتراض کرتے ہیں وہ بالکل درست ہے کیونکہ امر کی پروسٹنوں نے تو اسے مثر یہ طور پر موجود کیا تھا اور اسے سود مند انداز میں عربی میں ترجمہ نہیں کیا جا سکتا۔ جیسا کہ ہم دکھے چی ہیں 'اصول'' کی اصطلاح اسلامی فقہ کے بنیادی اصولوں کی ترجمانی کرتی ہے اور چونکہ تمام مسلمان ان پر متفق ہیں اس لیے سارے ہی مسلمانوں کو''اصولیہ'' اصولیہ'' کرتی ہے اور چونکہ تمام مسلمان ان پر متفق ہیں اس لیے سارے ہی مسلمانوں کو''اصولیہ' کا تربی تحریکوں کے فاندان کا ذکر کرنا ہے جبکہ اس کا تسلی پخش متبادل ڈھونڈ نا کافی جنگ آزما نذہی تحریکوں کے فاندان کا ذکر کرنا ہے جبکہ اس کا تسلی پخش متبادل ڈھونڈ نا کافی مشکل ہے۔

پاکستان کی جماعت اسلامی کے بانی ابوالاعلی مودودی اولین بنیاد پرست نظریہ سازوں میں سے ایک ہیں۔ وہ مغرب کی زبردست قوت کواس زاویے سے دیکھتے تھے کہ یہ اسلام کو کچلنے کے لیے جمتع ہور ہی ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ اگر مسلمان اپنے نذہب اور ثقافت کی بقا چاہتے ہیں تو انہیں بڑھتے ہوئے سکولرازم سے لڑنے کے لیے لازما اکھے ہونا ہوگا۔ مسلمانوں نے پہلے بھی دخون معاشروں کا سامنا کیا تھا اور وہ جاہیوں سے بھی دوچار ہو چکے مسلمانوں نے پہلے بھی دخور کی معاشروں کا سامنا کیا تھا اور وہ جاہیوں سے بھی دوچار ہو چکے تھے۔ تاہم جمال الدین افغانی سے آغاز کرتے ہوئے اسلام میں ایک اور رجحان بھی سرایت کرگیا۔ مغرب کے خطرے نے مسلمانوں کو پہلی بار مزاحمت کرنے پر مجود کردیا تھا۔ مودودی نے مکمل سکولرنظریے ہی کومسز دکردیا گئی وہ آزادی کی ایک اسلامی النہیات پیش کررہے نے محکمل سکولرنظریے ہی کومسز دکردیا گئی ہے اپنیا کی وہرے انسان سے احکامات نہیں بینے چاہئیں۔ نوآ بادیاتی طاقتوں کے خان انتقاب ایک حق نہیں بلکہ فریضہ ہے۔ مودودی نے آئی جہاد کی صدا بلندگی۔ ان کا کہنا تھا کہ جس طرح رسول کریم ﷺ نے ''جاہلیت'

#### **€184**

(اسلام سے پہلے کے زمانے کی جہالت اور سفاکی) کے خلاف جنگ کی تھی اس طرت آخ کے مسلمانوں کو مغرب کی جدید جاہلیت کے مقابلے کے لیے اپنی ساری قوتوں کو استعمال کرنا چاہیے۔

تاہم سُنی دنیا میں اسلامی بنیاد ریس کے حقیق بانی سید قطب (66-1906ء) تھے جو کہ مودودی سے بہت متاثر تھے۔ اگر چہ وہ حقیقت میں انتہا پندنہیں رہے تھے تاہم مغربی نقافت اور سیکولر سیاست کے حوالے سے جوش اور ولولے سے لبریز تھے۔ 1953ء میں اخوان المسلمون كاركن بننے كے بعد بھى وہ ايك ايسے اصلاح پند ہى رہے جومغربى جمہوریت كوايک اسلامی جہت دینے کے بارے میں پرامید تھا جس سے ایک کاملاً سیکولر نظریے کے رطب و یابس سے بچا جاسکتا ہو۔ تاہم 1956ء میں ناصر نے انہیں اخوان المسلمون کا رکن بننے کی یاداش میں قید کردیا اور عقوبت خانے میں وہ اس سوچ کے قائل ہو گئے کہ مذہبی اور سیکولرلوگ ایک ہی معاشرے میں امن کے ساتھ نہیں رہ سکتے۔ انہوں نے اخوانوں پر ہونے والے ظلم و ستم کا مشاہدہ کیا اورمصر میں مذہب کے کردار کومحدود کرنے کے ناصر کے واضح عزم برغور وفکر کیا۔ وہ جاہلیت کی تمام خصوصیات کو دیکھ سکتے تھے' جے انہوں نے الیمی بربریت قرار دیا جو ہمیشہ عقیدے کی وشمن رہی تھی اور مسلمان یا بند ہیں کہ رسول کریم ﷺ کی مثال برعمل کرتے ہوئے موت تک اس سے جنگ لڑیں۔ قطب مودودی سے آ کے چلے گئے تھے جو کہ صرف غيرمسلم معاشروں كو'' جاہليٰ' قرار ويتے تھے۔ جاہليت كى اصطلاح كوروايق مسلمان مؤرخ عرب میں اسلام سے پہلے کے زمانے کو بیان کرنے کے لیے ہی استعال کرتے آئے تھے کین قطب نے اس کا اطلاق معاصر مسلمان معاشرے پر بھی کیا۔ ناصر جیسے حکمران جو ظاہرہ طور براسلام کا نام لیتے ہیں مگر ان کی گفتارواعمال ثابت کرتے ہیں کہ وہ مرتد ہیں البذا مسلمانوں پر فرض ہے کہ وہ ایس حکومت کوختم کردیں بالکل ای طرح جس طرح رسول کریم ﷺ نے مکہ کے مشرکوں (آپﷺ کے عہد کی جاہلیت) کواپنی اطاعت پر مجبور کردیا تھا۔ ناصر کے متثددانہ سیکوارازم کی وجہ سے قطب نے اسلام کی ایک الیم صورت وضع کی جس نے قرآن کے پینام اور رسول کریم ﷺ کی حیات مبارکہ دونوں کومنے کردیا۔ قطب نے مسلمانوں کو حضرت محمد ﷺ کے سانچے میں ڈھلنے کی تلقین کی بعنی انہیں معاشرے کے مرکزی دھارے ہے الگ ہوجانا چاہیے۔ (جیسے حضرت محمد ﷺ نے مکہ سے مدینہ ہجرت کرلی تھی) اور پھر ایک مشددانہ جہاد میں معروف ہوجانا جا ہے۔ حالانکہ حضرت محمد علیہ نے حقیقت

#### **∳185**∳

میں عدم تشدد کی ایک صاف دلانہ پالیسی کے ذریعے آخرکار فتح حاصل کر کی تھی۔ قرآن نے فہ بہی معاملات میں جرواستبداد کی تعلم کھلا مخالفت کی اور اس کا وژن علیحدگی اور انزاج کے برچار سے بہت مختلف یعنی اعتدال اور شمولیت کا تھا۔ قطب کا اصرار تھا کہ اعتدال کے قرآنی حکم پرعمل صرف اسلام کی سیاسی فتح اور ایک حقیق اسلامی ریاست کے قیام کے بعد ہی کیا جا سکتا ہے۔ بینی انتہا پیندی اس گہرے خوف سے بھوٹی تھی جو کہ بنیاد پرستانہ فد ہب کے قلب میں نہاں ہوتا ہے۔ قطب باتی نہ رہے۔ ناصر کی ذاتی تاکید پر انہیں 1966ء میں سزائے موت دے دی گئی۔

مرستی بنیاد پرست تحریک قطب سے متاثر رہی ہے۔ اس نے مسلمانوں کو انوارالسادات جیسے رہنماؤں کول کرنے کی تحریک دی ایوں مذمت کرتے ہوئے کہ وہ اینے عوام کے لیے جاری کی گئیں جابرانہ پالیسیوں کی وجہ سے ایک جاہلی حکمران تھا۔ 1994ء میں افغانستان میں برسراقتدار آنے والے طالبان بھی ان کے نظریے سے متاثر ہیں۔وہ اینے نکتہ نظر کے مطابق اسلام کے اصلی وژن کی طرف واپس آنے کا تہید کیے ہوئے ہیں۔علماء حکومت کے لیڈر ہیں عورتوں کو بردے میں رہنے کا پابند کردیا گیا ہے اور انہیں پیشہ ورانہ زندگی میں حصہ لینے سے روک دیا گیا ہے۔ صرف اسلامی نشریات کی اجازت ہے اورسنگساری اور اعضاء کا شنے کی اسلامی سزائیں دوبارہ متعارف کرائی جارہی ہیں۔مغرب کے پچھ حلقوں میں طالبان کو کامل مسلمانوں کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔لیکن ان کی حکومت بنیادی اسلامی تصورات کی خلاف ورزی کررہی ہے۔ بیشتر طالبان (مدرسوں کے طلباء) پختون ہیں اور ان غیر پختونوں کونشانہ بنانے کا رجحان رکھتے ہیں' جو ملک کے شال میں حکومت کے خلاف لڑ رہے ہیں۔حالا تکہ قرآن اور رسول کریم عیا نے اس طرح کی نسلی شاونیت سے منع فرمایا تھا۔ اقلیتوں کے ساتھ ان کا درشت رویہ بھی واضح قرآنی تقاضوں کے خلاف ہے۔عورتوں کے خلاف طالبان کی امتیازی روش رسول کریم ﷺ کے عمل اور اولین امت کی روش کے ممل طور پر خلاف ہے۔ تاہم طالبان این انتہائی محدود فرہی وژن کے حوالے سے خاص قتم کے بنیاد برست ہیں (جو کہ کچھ یا کتانی مدرسوں میں ان کی تک نظری پر منی تدریس کی عکاس کرتا ہے) ، جوعقیدے میں تحریف کرتا ہے اور اس کو اصل رائے سے بالکل الف ست میں موڑ دیتا ہے۔ تمام بڑے عقیدوں کی طرح مسلمان بنیا دیرست بھی اپنی بقا کی جدوجہد میں مذہب کو جبراورحتیٰ که تشدد کا بھی آلہ بنالیتے ہیں۔

#### **∮186**∳

تاہم بیشتر سُنی بنیاد پرست اس طرح کے انتہا پیند نہیں ہیں۔ 1970ء اور 1980ء کے عشروں میں ابھرنے والی بنیاد برحق کی تحریکیں دنیا کو تبدیل کرنے کے لیے کوشاں تھیں' لیکن تشدد کی بجائے تبلیغ کے ذریعے۔ 1967ء میں اسرائیل کے ہاتھوں عرب افواج کی شکست کے بعد پورے مشرقِ وسطی میں ندہب کی طرف جھاؤ زیادہ ہو گیا۔ ناصر جیسے لیڈروں کی برانی سیکولر پالیسیاں بے اعتبار ہوکررہ گئیں۔لوگ محسوس کرتے ہے کہ مسلمان اس لیے ناکام ہو گئے تھے کیونکہ وہ اپنے ندہب کے ساتھ سے نہیں تھے۔ وہ بیدد کی سکتے تھے کہ مغرب بین تو جمہوریت اور سیکولرازم خوب کام کررہے ہیں جبکہ اسلامی دنیا میں عام مسلمانوں کی بجائے صرف اشرافیہ ہی کواس کے فوائد حاصل ہوئے ہیں۔ بنیاد پرتی کوایک'' مابعد جدید'' (بیسٹ ماڈرن) تحریک کے طور پر بھی ویکھا جا سکتا ہے جو جدیدیت کے پچھ اصولوں اور ولولوں کو مستر د کرتی ہے مثلاً نوآبادیاتی نظام۔ بوری اسلامی دنیا میں طالب علموں اور کارخانوں میں کام کرنے والے محنت کشوں نے اپنے ماحول کی تبدیلی کا آغاز کیا۔انہوں نے ا بنی یونیورسٹیوں اور کارخانوں میں معجدیں تعمیر کیں جہاں وہ صلوٰۃ قائم کرسکیں حسن البنا کے انداز میں اسلام کی اساس پر فلاحی تنظییں بنائیں جن سے یہ ظاہر ہوتا تھا کہ اسلام سیکور حکومتوں کی نسبت لوگوں کی زیادہ خدمت کرتا ہے۔ جب طلبہ کسی لان کے سابید دار گوشے ۔۔ یاحتی کہ ایک نوٹس بورڈ ۔۔ کوایک اسلامی علاقہ قرار دیتے تو وہ محسوس کرتے کہ انہول نے سیکولر معاشرے میں الگ تھلگ کردیئے گئے اسلام کو اس محدود سلطنت سے نکالنے کی ایک چیوٹی سی لیکن اہم کوشش کی ہے اور اسلام کے لیے ۔ چیوٹا ساسہی ۔ وٹیا میں ایک حصہ دوبارہ حاصل کرلیا ہے۔ وہ تقدس کی سرحدوں کو آ کے ہی آ گے بڑھاتے جاتے ان یہودی بنیاد پرستوں کی طرح جنہوں نے عرب زمین پر دعویٰ کرتے ہوئے اور اسے مبود مت کی سر پرتی میں لاتے ہوئے مقبوضہ مغربی کنارے میں آبادیاں بنالی تھیں۔

اسنائی لباس کو دوبارہ اپنانے کے پیچھے بھی یہی اصول کارفرہا ہے۔ جسب استہ لوگوں کی مرتنی کے خلاف ان پر لازم قرار دے دیا جائے (جیسا کہ طالبان نے کیا) تو یہ جابرانہ اقدام بن جاتا ہے اور رضا شاہ پہلوی کی جارحانہ تیکذیوں کی طرح سخت ردمل پیدا کرتا ہے۔ تاہم بہت می مسلمان عورتیں محسوس کرتی ہیں کہ پردہ کرنا نوآ بادیاتی دور سے پہلے کے زمانے کی طرف علامتی واپسی ہے جب ان کے معاشرے کو اپنے حقیقی راتے سے ہٹایا فہیں گیا تھا۔ آگر چہانہوں نے نقط گھڑی کی سوئیاں بیچھے نہیں کیں۔ سروے ظاہر کرتے ہیں کہیں۔ سروے ظاہر کرتے ہیں

#### **€187**€

کہ پردہ نشین عورتوں کی اکثریت صنف جیسے معاملات پرترقی پندانہ آراکی حامل ہے۔ دیمی علاقوں سے یو نیورٹی چہنچنے والی اور بنیادی خواندگی سے آگے تک پڑھنے والی اپنے خاندان کی کہا خواتین میں سے کچھ نے کہا کہ اسلامی لباس تسلسل فراہم کرتا ہے اور جدیدیت کی طرف پیش رفت کو دوسری صورت میں پیدا ہونے والی دتوں سے کم دشوار بنا دیتا ہے۔ وہ جدید دنیا میں شامل رہی ہیں مگر اپنی شرائط پر اوراسلامی تناظر میں جوکہ ان کے سفر کو تقدس عطا کردیتا ہے۔ پردے کو جدیدیت کے چند کم شبت پہلوؤں پر ایک تقید بھی سمجھا جا سکتا ہے۔ یہ جنسی معاملات میں مغرب کے سب کچھ عیاں کردینے کی اجنبی پابندی کو رد کرتا ہے۔ مغرب میں بیشتر لوگ اپنے جسموں کا مظاہرہ کرنے کو اپنا استحقاق سمجھتے ہیں وہ بڑھا ہے کہ آثار کے خلاف عمل کرنے اور ای زندگ سے چئے رہنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مسلمانوں کے مستور بدن ان کے ماورائیت اساس ہونے کی غازی کرتے ہیں اور لباس کی کیسا نیت طبقاتی اختلافات کو مناتی ہے۔ نیز مغرب کی انفرادیت پہندی کے مقابلے میں کمیونی کی اہمیت کو واضح کرتی ہے۔

لوگ ندہب کو اکثر وہیشتر جدید تصورات اور ولولوں کو قابل فہم بنانے کے لیے استعال کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر 1776ء کے امریکی انقلاب کے زمانے کے تمام امریکی کیونسٹ وطن کے بانیوں کے سیکولر نظر یے کو ہجھتے تک نہیں تھے۔ انہوں نے جدو جہد کوعیسائی رتگ دیا تاکہ وہ نئی دنیا کی تخلیق کے لیے سیکولر لوگوں کے شانہ بشانہ لوسکیں۔ پچھ شنی اور شیعہ بنیاد پرست بھی جدید نقافت کے اجنبی اصولوں کو آشنا بنانے کے لیے ندہب کو استعال کررہے ہیں اور اسے زیادہ قابل قبول بنانے کے لیے روحانی تناظر عطا کررہے ہیں۔ یوں ایک بار پھروہ فاموثی سے تعلیم کررہے ہیں کہ مغربی ثقافت کی بجائے دیگر ثقافت کی بنیاد پر بھی جدید بنا جا سکتا ہے۔ 9-1978ء کے ایرانی انقلاب کو اس روشنی میں دیکھا جا سکتا ہے۔ کاموان کی طالم انہ اور غیر آئی کی دوران آیت اللہ روح اللہ نمینی (89-1902ء) ایران کے لوگوں کو محمد کی ظالم انہ اور غیر آئی کی پالیسیوں کے ظالف احتجاج کرنے کے لیے گلیوں میں لے آئے شخ انہوں نے بادشاہ کو کر بلا میں حضرت امام حسین ٹا کوشہید کروانے والے اموی خلیفہ یزید کا خطاب دیا 'جو کہ شیعیت میں غیر منصف حکمران کی علامت ہے۔ ایسے جرواستہداد کے خلاف لڑنا مسلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدامتحرک نہیں کر کتی خلاف کو تعبیل کا دو تھیں کے بلاوے کو قبول کر سکتے تھے جو کہ ان گہری روایتوں سے جڑے ہوئے تھے۔ تھے۔ تھے جو کہ ان گہری روایتوں سے جڑے ہوئے تھے۔ تھے۔ تھے۔ قبوکہ ان گہری روایتوں سے جڑے ہوئے تھے۔ تھے۔

#### **€188**}

خمینی نے شاہ کی سیکولر قوم پرتی کاشیعی متبادل پیش کیا۔ وہ اماموں کے ساتھ زیادہ سے زیادہ مشابہہ ہوتے چلے گئے۔ ان پر حملے کیے گئے انہیں زندان میں ڈالا گیا اور چند اماموں کی مشابہہ ہوتے چلے گئے۔ ان پر حملے کیے گئے انہیں زندان میں ڈالا گیا اور چند اماموں کی طرح انہیں بھی ایک غیر منصف حکران نے تقریباً قل ہی کردیا تھا انہیں جراؤ طن بدر کردیا گیا۔ حضرت علی اور حضرت امام حسین کی طرح انہوں نے بہادری کے ساتھ ناانصافی کی مخالفت کی اور بھی اسلامی اقدار کے لیے سینہ سپر ہوگئے۔ تمام اماموں کی طرح وہ ایک عملی صوفی مشہور تھے۔ حضرت امام حسین کی طرح '
جن کا بیٹا کر بلا میں شہید کردیا گیا تھا ' تمینی کے بیٹے مصطفیٰ کو بھی شاہ کے کارندوں نے قل کردیا۔

نیم سرکاری اخبار''اطلاعات'' میں خمینی پر بہتان آ میز تنقید اور گلیوں میں احتجاج كرنے والے مدرسوں كے نوجوان طالب علموں كے دل دہلا دينے والے قل عام كے بعد 1978ء میں انقلاب بریا ہوا تو خمینی نے دوررہ کر (نجف سے جہاں وہ جلاوطنی میں قیام پذیر تھ) آ پریشنز کے لیے یوں ہدایات جاری کیں جیسے وہ امام غائب ہوں۔ سیکور افراد اور دانثورعلاء کے ساتھ مل کر جدو جہد کرنے کے لیے راضی تھے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ صرف تمینی ہی عوام کی تائید وحمایت حاصل کر سکتے ہیں۔اسلامی انقلاب واحد ایسا انقلاب تھا جو بیسویں صدی کے ایک نظریے سے متاثر تھا (روی اور چینی انقلابات کارل مارکس کے انیسویں صدی کے وژن سے متاثر تھے ) ۔ خمینی نے شیعیت کی ایک نئی انقلا بی تعبیر کی۔ ان کا کہنا تھا کہ امام عائب کی عدم موجودگی میں صرف مقدس قانون سے آگاہ روحانی طور پر فیضان یافتہ فقیہہ ہی قوم پر تھرانی کاحق رکھتا ہے۔ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ صدیوں سے مذہبی پیشواؤں کو حكومت ميں شركت سے روكے ہوئے تھے تاہم ولايت فقيمه كے اس انقلالي نظريے كوشليم كرنے ير رضامند تھ (كوكه بہت سے علماء رضامند نہيں تھے) 1 بورے انقلاب كے دوران کربلاکی علامتیں چھائی رہیں۔فوت ہونے والوں کے لیے منعقد کی جانے والی ماتمی تقریبات اور حضرت حسین کے احترام میں نکالے جانے والے عاشورہ کے جلوس حکومت کے خلاف مظاہروں میں ڈھل گئے۔ کربلا کے واقعے سے تحریک پاکر عام شیعوں میں شاہ کی بندوقوں کا سامنے کرنے کا حوصلہ پیدا ہوا اور ہزاروں لوگوں نے کفن اوڑھ کرموت کو گلے لگا لیا۔ ند بب اتنا طاقتور ثابت ہوا کہ اس نے پہلوی ریاست کومنہدم کردیا جو کہ مشرق وسطی میں سب سے زیادہ مشحکم اور طاقتور دکھائی دیت تھی۔

تاہم تمام بنیاد پرستوں کی طرح خمینی کا وژن بھی منے شدہ تھا۔ تہران میں امریکی رینالیوں کا واقعہ (اور بعدازاں ایرانی مثال ہے تحریک پاکرشیعہ انقلابی لبنانیوں کا واقعہ) قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کے واضح قرآنی احکامات کی خلاف ورزی تھا۔قرآن کہتا ہے کہ قیدیوں کے ساتھ عزت واحترام ہے پیش آ وُ اور جنتی جلد ممکن ہوائہیں آ زاد کردیا جائے جبر منی نے اغوا کنندگان کوانی جیب سے انعام دیا۔ در حقیقت قرآن سوائے جنگ کے کسی کو قیدی بنانے کی ممانعت کرتا ہے اس حکم سے امن کے زمانے میں اغوا برائے تاوان کا انسداد ہوتا ہے۔ 2 انقلاب کے بعد تمینی نے اختلاف کو دبانے کے لیے "اظہار کی وحدت" کا نعرہ لگایا۔اظہار کی آزادی نہصرف انقلاب کے اہم مطالبات میں ایک مطالبے کے طور پرشائل ربی تھی بلکہ اسلام نے نظریاتی جریت بر مجھی زور نہیں دیا۔ سوائے عمل کی سکسانیت کے۔ قرآن میں نہبی معاملات میں جبر ہے منع کیا گیا ہے اور خمینی کے روحانی استاد ملا صدرانے بھی اس سے منع کیا تھا۔ جب 14 فروری 1989ء کو خمینی نے "شیطانی آیات" (The Satanic Verses) میں حضرت محمد علیہ کا مبینہ طور پر تو ہین آ میز خا کہ لکھنے پر ناول نگارسلمان رشدی کےخلاف فتوی جاری کیا تو انہوں نے فکر کی آزادی کا جذباتی دفاع کرنے والے ملا صدرا سے بھی انحراف کیا تھا۔ اس فتوے کو الاز ہر اور سعودی عرب کے علماء نے غیراسلامی قرار دیا اور اگلے ہی ماہ اسلامی کانفرنس کے انجاس میں سے اڑتالیس ارکان نے اس کیا ندمت کی۔

تاہم ایسا لگتا ہے کہ انقلاب نے ایرانی لوگوں کو اپنی شرائط پر جدیدیت کی طرف آنے میں مدد دی ہے۔ ٹینی نے اپنی وفات سے تھوڑا عرصہ پہلے پارلیمینٹ کو زیادہ اختیارات منتقل کرنے کی کوشش کی اور ان کی دعاؤں کے ساتھ مجلس کے پیکر ہاشمی رفسنجانی نے ولایت فقیہہ کی جمہوری تعبیر کی۔ جدید ریاست کے تقاضوں نے شیعوں کو جمہوریت کی ضرورت کا قائل کرلیا تھا لیکن اس مرتبہ یہ ایک اسلامی روپ میں آئی جس کی وجہ سے یہ لوگوں کی اکثریت کے لیے قابل قبول ہوگی۔ اس پر 23 مئی 1997ء کو مہرتصدیت شبت ہوگی جب جبہ الاسلام سید خاتمی نے صدارتی انتخاب میں زبردست کامیا بی حاصل کی۔ انہوں نے جلد ہی واضح کیا کہ وہ مغرب کے ساتھ زیادہ مثبت تعلق استوار کرنا چاہتے ہیں اور سمبر جلد ہی واضح کیا کہ وہ مغرب کے ساتھ زیادہ مثبت تعلق استوار کرنا چاہتے ہیں اور سمبر

1998ء میں انہوں نے رشدی کے خلاف نوے سے التعلقی اختیار کرنے کا اعلان کیا ہے ایک ایسا اقدام تھا جس کی ایران کے اعلیٰ ترین فقیہہ آیت اللہ خامنہ ای نے بھی بعد میں توثیق کی۔ خاتمی کا انتخاب عظیم تر تکثیریت اسلامی قانون کی زیادہ نرم تعیر زیادہ جمہوریت اور عورتوں کے لیے زیادہ ترقی پیندانہ پالیسی کے حوالے سے لوگوں کی اکثریت کی بھر پورخواہش کی علامت ہے۔ جنگ ابھی تک جیتی نہیں گئی ہے۔ وہ روایت پرست مذہبی پیشوا جنہوں نے خینی کی مخالفت کی تھی اور جن کے لیے ان کے پاس تھوڑا وقت ہوتا تھا اب بھی خاتمی کی بہت میں اصلاحات کو کالعدم کرنے کے اہل ہیں تا ہم قرآن کی روح کے مطابق ایک حقیقی اسلامی ریاست کو تکلیل دینے کی جدو جہدا ہے تھی ایرانی لوگوں کی سب سے بڑی دلچیں ہے۔



# مسلمان اقلبت میں

مغربی معاشرہ اسلامی بنیاد پرسی سے خوفزدہ ہے جبکہ وہ اینے نداہب کی اتن ہی غالب اور متشددانہ بنیاد برستی سے خطرہ محسوں کرتا نظر نہیں آتا ہے۔اس وجہ سے مغربی لوگوں کا این ملول میں رہنے والے مسلمانوں کے حوالے سے رویہ یقیناً متاثر ہوا ہے۔ بورپ میں پچاس ساٹھ لا کھ مسلمان رہتے ہیں اور امریکہ میں ان کی تعداد ستر اسی لا کھ ہے۔ جرمنی اور فرانس میں ایک ایک ہزار مسجدیں ہیں جبکہ برطانیہ میں یا کچ سومسجدیں ہیں۔ آج مغرب میں موجود مسلمانوں کی تعداد کا نصف 1950ء اور 1960ء کے عشروں میں نقل مکانی کر کے وہاں آنے والوں کی اولاد ہے۔انہوں نے اینے والدین کی کمزور مثال کومستر دکردیا ہے۔وہ بہتر تعلیم یافتہ ہیں اور زیادہ نمایاں ہونے اور قبولیت کے خواہشند ہیں۔ بعض اوقات ان کی كاوشين عاقبت ناانديشانه موتى بين جيسے مثال كے طور ير 1990ء كى دہائى ميس برطانيد ميں دُ اکْرْکلیم صدیقی کامسلم پارلیمینٹ کا نعرہ۔ بیا یک ایسامنصوبہ تھا جس کو برطانوی مسلمانوں کی طرف سے بہت تھوڑی جایت حاصل ہوئی تاہم اس سے لوگ خوفز دہ ضرور ہو گئے کہ مسلمان معاشرے کے مرکزی دھارے میں شامل ہونے پر راضی نہیں ہیں۔''شیطانی آیات' کے بحران کے دوران مسلمان کمیونٹی کے بارے میں اس وقت وسیع معاندت پیدا ہوگئی تھی جب انہوں نے بریڈفورڈ میں کتاب کو کھلے عام نذرآتش کیا تھا۔ بورپ کے لوگ بظاہر اپنے مسلمان ہم وطنوں کے ساتھ متوازن برتاؤ کرنا دشوار پاتے ہیں۔ جرمنی میں ترک تارکین وطن نلی فیادات میں قتل کیے جاتے رہے ہیں فرانسی اخبارات میں ان الریوں کے بارے میں معاندانه خبرین شائع ہوئی ہیں جنہوں نے ''حجاب'' اوڑھ کرسکول جانے کا فیصلہ کیا تھا۔ جب

برطانیہ میں مسلمانوں نے اپنے بچوں کے لیے الگ سکولوں کی درخواست کی تو اس پر اکثر و بیشتر غصے کا اظہار کیا گیا حالانکہ لوگ بہود یوں 'رومن کیتھولکوں یا کوئیکرز (Quakers) کے لیے خصوصی سکولوں پر اسی طرح اعتراضات نہیں کرتے۔ ایسا محسوس ہوتا ہے لوگ مسلمانوں کو برطانوی معاشر ہے کی جڑیں کا شے والا پانچواں کالم تصور کرتے ہیں۔ امریکہ میں مسلمانوں کی حالت بہتر ہے۔ وہاں مسلمان بہتر تعلیم یا فتہ اور درمیانے امریکہ میں مسلمانوں کی حالت بہتر ہے۔ وہاں مسلمان بہتر تعلیم یا فتہ اور درمیانے

طبقے میں شامل ہیں۔ وہاں وہ ڈاکٹر' اسا تذہ اور انجینئر کے طور پر کام کرتے ہیں جبکہ یورپ میں اسلامی کمیونی ہنوز محنت کش طبقے (ور کنگ کلاس) ہی سے تعلق رکھتی ہے۔

امریکی مسلمانوں نے امریکہ کوخود چنا ہے۔ وہ امریکی بننے کے خواہشمند ہیں اور پورپ کی نبت امریکہ میں گل مل جانے کا امکان زیادہ ہے۔ نیشن آف اسلام (Nation of Islam) کہلانے والے سیاہ فاموں کے علیحد گی پیند گروپ کے کرشاتی رہنما میلکم ایکس (65-1925ء) جیسے مسلمانوں نے شہری حقوق کی تحریک کے زمانے میں ہمہ گیر عزت واحترام حاصل كيا اور سياه فامول اور مسلمانول كي قوت كي علامت بن كي - تامم عیشن آف اسلام ایک بدعتی یارٹی تھی۔ ڈیٹرایٹ کے ایک چیری والے ولی فرد محد فرو (WALI FARD MUHAMMAD FARD) نے 1930ء میں اسے قائم کیا تھا۔ 1934ء میں فرد کے پراسرار انداز میں غائب ہو جانے کے بعد علی جاہ محمر (Elijah Muhammad) (1975ء۔ 1897ء) نے اس کی قیادت سنجالی۔ ان کا دعویٰ تھا کہ خدا فرو کے روپ، میں اتراتھا' سفید فام لوگ بیدائشی طور پر برے ہوتے ہیں اور موت کے بعد زندگی نہیں ہوتی۔ یہ سب تصورات اسلامی کلتہ نظر سے برعتی تصورات ہیں۔نیشن آف اسلام نے غلامی کے زمانے کی اللقی کے طور پر افریقی امریکیوں کے لیے الگ ریاست کا مطالبہ کیا نیز وہ مغرب کی تھلم کھلا دشمن ہے۔ تا ہم میلکم ایکس Malcolm X میشن آف اللم كرسح سے آزاد مو كئے تھے۔ انہيں على جاه محركى اخلاقى خرابيوں كا بتا چلاتو انہوں نے اینے بیروکاروں کے ساتھ سنتی اسلام قبول کرلیا۔ دوسال بعد انہیں اس ارتداد کی بنا رقل کردیا گیا۔ تاہم میلکم ایکس کے قائم کردہ ''مسلم مشن' کی نسبت'' نیشن آف اسلام'' کواب بھی بہت زیادہ میڈیا کورت کا تی ہے۔ "مسلم مثن" اب بوری طرح روایت پیند ہو چک ے وہ اینے اراکین کو تعلیم حاصل کرنے کے لیے الاز ہر جھیجتی ہے اور سفید فام امریکیوں کے شانہ بنانہ ایک زیادہ منصفانہ معاشرے میں کام کرنے کے امکان کی جبتی کرتی ہے۔ شاید

**∮193**∲

' نیشن'' کی عجیب اور استر داد پسندانه مثال اسلام کے حوالے سے مغرب کے اس یک رہنے تصور (STEREOTYPE) پر پورااتر تی ہو کہ بیالیک غیرروادار اور جنو نی عقیدہ ہے۔ وہ مسلمان جو 1947ء میں پاکتان ہجرت نہیں کرگئے تنے اور ان کی اولا دوں کی تعداد ہندوستان میں اب ساڑھے گیارہ کروڑ ہوگئ ہے۔ تاہم اپنی اتنی زیادہ تعداد کے باوجود بہت سے مسلمان مغرب میں موجود اینے بھائیوں اور بہنوں کی نسبت خود کو زیادہ محصور اور خطرے میں تصور کرتے ہیں۔ 1947ء میں برصغیر کی تقتیم کے وقت ہونے والے المناک تشدد سے ہندوستان کے ہندو اور مسلمان اب بھی دہشت زدہ ہیں اور اگر چہ بہت سے ہندوؤں نے مسلمانوں کے حقوق کے لیے آواز اٹھائی ہے تاہم اب بھی ہندومسلمانوں سے برا تاثر لیتے ہیں۔انہیں علیحد کی پیندانہ ذہنیت کا الزام دیا جاتا ہے انہیں الزام دیا جاتا ہے کہ وہ دل سے پاکتان پاکشمیر کے وفادار ہیں۔انہیں اپنی بسماندگی پر بھی طعنے سننا پڑتے ہیں۔ ہندوستانی مسلمانوں کو بستیوں سے نکالا جارہا ہے وہ آسانی سے ملازمتیں حاصل نہیں کر سکتے اور ان کے مکانات بھی اچھی حالت میں نہیں ہیں۔ شان وشوکت والے مخل ماضی کی واحد نشانیاں عظیم عمارتیں ہیں' یعنی تاج محل' لال قلعہ' جامع مجد جو کہ ہندو بنیاد پرستوں کے گروہ بھارتیہ جنتا پارٹی (لی ہے یی) کے جلوسوں کا بھی مرکز بن گئے ہیں' جس کا وعویٰ ہے کہ انہیں حقیقتاً ہندوؤں نے تعمیر کروایا تھا اور بیر کہ مسلمانیاں نے ہندوستان میں مندروں کو تباہ کروا کر ان کی جگہ مجدیں بنوا دی تھیں۔ بی ہے پی کا سب سے بڑا ہدف مغلیہ خاندان کے سربراہ باہر کی الدوهیا میں تعمیر کروائی مولی بابری متجد بن جصافہوں نے دسمبر 1992ء میں پریس اور فوج کی موجود گی میں دس کھنٹوں میں منہدم کردیا تھا۔ ہندوستان کے مسلمانوں پر اس کا تباہ کن ا ثریرا۔ اُنہیں خوف ہے کہ سے علامتی تباہی تو آنے والی مصیبتوں کی فقط شروعات ہے اور جلد ہی وہ اور ان کی یادگاریں ہندوستان سے مٹا دیے جائیں گے۔ فنا کا یہی خوف ان کی ' شیطانی آیات' کی مخالفت کے بیٹیے کارفرما ہے جوکہ عقیدے کے لیے ایک اور خطرہ محسول ہوتی تھی۔ اگر چہ فرقہ واریت اور عدم برداشت ہندوستانی اسلام کی سب سے زیادہ معتدل اور مہذبانہ روایتوں کے خلاف ہے۔ تاہم خوف اور جرنے عقیدے کوسنح کردیا ہے۔ **€194**}

## آئنده کا راسته

دوسری عیسوی ہزاری (Millenium) سے کچھ پہلے صدایدیوں نے رو شلم کے مقدس اسلامی شہر میں بسنے والے تمیں ہزار کے لگ بھگ یہود یوں اورمسلمانوں کو تل کرکے اسے ایک متعفن مردہ خانے میں بدل ڈالا۔ بروٹلم وہ شہرتھا جہاں حضرت ابراہیم کے نتیوں مذاہب کے ماننے دالے یانچ سوسال ہے مسلمانوں کی حکمرانی میں امن وہم آ ہنگی کے ساتھ ا کٹھے رہ رہے تھے اور آج وہی پروشلم لاشوں کے تعفن سے سٹر رہاتھا کیونکہ اس مہم کے بعد یک رہنے والےصلیبیوں کی مختصری تعداد اس قابل نہیں تھی کہ وہ ان گنت لاشوں کو اٹھا سکتی۔شہر کے اردگرد وادیاں اور کھائیاں کم از کم پانچ ماہ تک گلتی سر تی ہوئی لاشوں سے اٹی رہیں۔ مسلمانوں کا بیعیسائی مغرب کا پہلا تجربہ تھا' جو پانچویں صدی میں رومی سلطنت کے انہدام کے بعد طاری ہونے والے دور مظلمہ (Dark Ages) سے نکل کر خود کو دوبارہ بین الاقوامی منظر میں لار ہا تھا۔مسلمانوں نے صلیبیوں (Crusaders) کے ہاتھوں مصبتیں تو اٹھا کیں تاہم وہ ان کی موجود گی کی وجہ سے زیادہ عرصہ تکلیف میں نہ رہے۔ 1187ء میں صلاح الدین ابوبی نے روشلم پر دوبارہ اسلامی حکومت قائم کردی اور اگر چے صلیبی مزید ایک صدی مشرق قریب میں موجود رہے تاہم علاقے میں اسلام کی طویل تاریخ میں وہ ایک غیراہم سرسری سا واقعہ لگتے تھے۔ اسلامی دنیا کے بیشتر ہای صلیبوں سے غیرمتاثر رہے اور انہیں مغربی یورپ ہے دلیے بھی نہیں تھی ، جوسلیسی جنگوں کے زیانے میں اپنے ثقافتی ارتقاکے باوجود ہنوز اسلامی دنیا کے پیچیے گھسٹ رہاتھا۔ تا ہم یور نی صلیبی جنگوں(Crusades) کونہیں بھولے نہ ہی وہ دارالاسلام کو

**€195**}

نظرانداز کرسکتے تھے جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ پوری دنیا پر حکومت قائم کرتا نظر آرہا تھا۔ مغربی عیسائی دنیا نے صلیبی جنگوں کے زمانے سے اسلام کا ایک یک رُفااور منے نصور بنالیا تھا اور وہ اسے شائستہ تہذیب کا دشمن تصور کرتے تھے۔ یہ تعصب یہود یوں کے حوالے سے پور بیوں کی فغاسیوں سے جڑ گیا تھا' جو کہ صلیبی جنگوں کا دوسرا نشانہ ستم تھے اور اکثر و بیشتر عیسائیوں کے رویا نے حوالے سے ڈھی چھپی پریشانی کا اظہار کرتے تھے۔ مثال کے طور پر صلیبی جنگوں کے خلاف خونیں جنگوں کا سلسلہ صلیبی جنگوں کے دوران' جب عیسائیوں نے اسلامی دنیا کے خلاف خونیں جنگوں کا سلسلہ شروع کردیا تھا' ایسا بھی ہوا کہ یورپ کے عالم فاضل مذہبی پیشواؤں نے اسلام کو ایک ایسا متشددانہ اور عدم روادار اعظیم مغرب کی ایک مسلمہ رائے بن گیا۔

تاہم ہزاری کے اختام پذیر ہونے کے قریب ایبا لگتا تھا کہ پچھ سلمانوں نے پہلی مرتبه مغرب والول کے اس تصور کے مطابق جینے کا فیصلہ کرلیا ہے اور مقدس تشدد کو بنیادی اسلامی فریضه بنالیا۔ بیه بنیاد پرست مغربی نوآ بادتی نظام اور مابعد نوآ بادیاتی مغربی استعاریت کو اکثر و بیشتر الصلیبیه (صلیمی جنگ) قرار دیتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ نوآبادیاتی صلیبی جنگ اگر چہ کم متشددانہ رہی تاہم اس کے اثرات وسطی عہد کی مقدس جنگوں ہے کہیں زیادہ تباہ کن تھے۔ طاقتور اسلامی دنیا گھٹ کر ایک طفیلی بلاک رہ گئی اور اسلامی معاشرہ ایک تیز رفتار جدیدیت پذیری کے پروگرام کی وجہ سے انتشار کا شکار ہوگیا۔ جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں کہ ساری دنیا میں تمام بڑے مذاہب سے تعلق رکھنے والے لوگ مغربی جدیدیت کے اثرات کی لیٹ میں آ گئے تھے اور الی جنگجویا نہ اور عدم روادارانہ ند ہبیت کو وضع کر چکے تھے جسے ہم بنیاد ریتی کہتے ہیں۔ اپنی سوچ کے مطابق جدید سیکور ثقافت کے تخریبی اٹرات کو دور کرنے کی جدوجہد کے دوران بنیاد پرستول نے اسلام سمیت دنیا کے تمام مذاہب کی مشتر کہ بنیادی اقدار رحد لی' عدل وانصاف اورفیض رسانی کوترک کردیا۔ ہرانسانی سرگری کی طرح ندہب بھی اکثر و بیشتر غلط استعال ہوا ہے تاہم اپنی بہترین صورت میں بیلوگوں میں انسانی جان کے تقتس کا شعور بیدار کرتا ہے اور جس ہلا کت انگیز تشدد کی طرف جاری نوع المناک انداز میں مائل ہے اسے کم کرتا ہے۔ مذہب نے ماضی میں ظلم وستم کیا ہے تا ہم سیکولرازم نے اپنی مختصر تاریخ میں بیٹابت کردیا ہے کہ وہ بھی اتنا ہی متشددانہ ہوسکتا ہے جیسا کہ ہم و کیے چیے ہیں اکثر وبیشتر سیکولر جارحیت اور ایذ ارسانی نے ہی مذہبی عدم رواداری اور نفرت میں اضافہ کیا ہے۔ **€196**}

یر حقیقت 1992ء میں الجیریا میں المناک انداز میں واضح ہو پیکی ہے۔ 1970ء کے عشرے میں ہونے والے مذہبی احیاء کے دوران اسلامی محاذِ آ زادی (FIS) نے 1954ء میں فرانسیسی نوآ بادیاتی حکرانی کے خلاف انقلاب بریا کرنے اور 1962ء میں ملک میں سوشلسٹ حکومت قائم کرنے والے قومی محافر آزادی (NLF) کی اجارہ داری کو چیلنج کیا۔ فرانس کے خلاف الجیریا کا انقلاب بورپ ہے آ زادی حاصل کرنے کے لیے جدو جہد کرنے والے عربوں اور مسلمانوں کوتحریک (Inspiration) دیتا رہا تھا۔ این ایل ایف اس زمانے میں مشرق وسطی میں قائم دوسری سیکولر اور سوشلسٹ حکومتوں سے مماثلت رکھتی تھی جنہوں نے اسلام کو ذاتی معاملہ قرار دیے کرمحدود کردیا تھا۔ تاہم 1970ء کے عشرے تک پوری اسلامی دنیا كعوام اين وعد بيرانه كرنے والے سيكور نظريات سے غير مطمئن مو حكے تھے۔الف آئی ایس کے ایک بانی رکن عباس مدنی جدید دنیا کے لیے ایک اسلامی سیاسی نظریت خلیق کرنا جاہتے تھے۔علی ابن جج (Ali Ibn Hajj) جو الجزائر میں ایک مجد کے امام تھے ایف آئی ایس کی ایک زیادہ انقلابی شاخ کی قیادت کررہے تھے۔ آہتہ آہتہ ایف آئی ایس نے حکومت سے اجازت لیے بغیرایی معجدیں تعمیر کرنا شروع کردیں۔اس نے فرانس کی اسلامی برادری میں بھی اثر ورسوخ قائم کرلیا تھا' جہال محنت کش ژال میری کی بین (Jean Marie Le Pen) كى تادت مين كام كرنے والى واكيں بازوكى جماعت كى ناراضكى مول ليتے ہوئے كارخانوں اور دفتروں میں نماز کے لیے جگہوں کا مطالبہ کررہے تھے۔

النے ملک کو اینے این ایل ایف ملک کو این کی نہیٹ ٹیں آ گیا۔ این ایل ایف ملک کو جمہوریت اور ریاستیت (Statchood) کے راستے پرڈال چی تھی لیکن ملک بدعنوان ہو چکا تھا۔ پرانے لوگ زیادہ جمہوری اصلاحات کرنے سے پیچکچا رہے تھے۔ الجیریا کی آبادی بیں بہت زیادہ اضافہ ہو چکا تھا۔ اس کی تین کروڑ آبادی تمیں برس سے کم عمر والوں کی تھی جن میں سے اکثر لوگ بی جن میں سے اکثر لوگ بیدوڑ کا میں اور رہائٹی مہولیات کا بھی نقدان تھا۔ فسادات محمول بن چی سے اکثر لوگ بیدوڑ کی جا بیا ایف کی جا بیا ایف کی جا بداور بے کمل پالیسیول سے نوجوان مضطرب تھے۔ وہ کی نی شے کے خواہاں تھے اور اسلامی جاعتوں کی طرف مائل ہو چکے تھے۔ جون 1990ء میں ایف آئی ایس نے مقامی استخابات میں برای کامیابیاں 'خصوصاً شہری علاقوں میں خاصل کیں۔ ایف آئی ایس کے زیادہ ترکارکن نوجوان مثالیہ پرست (Idealistic) اور تعلیم یافتہ تھے۔ گو کہ وہ کی سے سے کھے شعبول میں روایت پیند تھے مثلاً وہ عورتوں کو اسلامی لباس پیننے کی تا کبد کرتے تھے لیکن کی جھے شعبول میں روایت پیند تھے مثلاً وہ عورتوں کو اسلامی لباس پیننے کی تا کبد کرتے تھے لیکن

#### **€198**}

جاسے۔اب وہاں دہشت کا دور دورہ ہوگیا۔این ایل ایف اور ایف آئی ایس دونوں تظیموں میں مسئلے کے حل کے خواہاں عملیت پیندوں (Pragmatists) اور مذاکرات سے انکار کرنے والے سخت گیروں (Hardliners) کے مابین تقسیم رونما ہوگئی۔انتخابات کورو کئے کے لیے لایا گیا ابتدائی انقلاب مذہبی اور سیکولر اوگوں کے درمیان کلمل جنگ کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جنوری گیا ابتدائی انقلاب مذہبی اور سیکولر اوگوں کے درمیان کلمل جنگ کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جنوری 1995ء میں رومن کی تصولک چرچ نے دونوں گروپوں کو اکٹھا کرنے کے لیے روم میں اجلاس کا اہتمام کیالیکن زیرول کی حکومت نے شرکت سے انکار کردیا۔ ایک سنہرا موقع گوا دیا گیا۔اس کے بعد اسلامی دہشت گردی میں اضافہ ہوگیا اور ایک آئینی ریفرنڈم کے ذریعے تمام مذہبی سیاسی پارٹیوں پر پابندی لگا دی گئی۔

الجيريا جيباالهناك معامله متنقبل مين د هرايانهين جانا چاہے۔ جبرواستبدادمسلمان اقلیت کوایک ایے تشدد پر مائل کردیتا ہے جو کہ اسلام کے ہر بنیادی عقیدے کی خلاف ورزی كرتا ہے۔ جارهانه سيكوارازم كالتيجه ايك الى فد البيت كى صورت ميں نكلتا ہے جو حققى عقيدے کی منخ شدہ شکل ہوتی ہے۔ایسے معاملات جمہوریت کو مزید داغدار بنا دیتے ہیں جسے فروغ دیے کے لیے مغرب بہت بے تاب ہے لیکن انیا ظاہر ہوا ہے کہ اگر جمہوری عمل ایک منتخب اسلامی حکومت کے قیام کا پیش خیمہ ثابت ہورہا ہوتو اس کو روک دیا جاتا ہے۔ یورپ اور امریکہ کے لوگ اسلامی دنیا میں موجود مختلف جماعتوں اور گروپوں کے بارے میں لاعلم ثابت ہوئے ہیں۔مغرب کی ذہنیت رہے کہ وہ اعتدال پیند ایف آئی ایس کو انتہائی متشددانہ بنیاد پرست گردیوں کے مساوی گردا نتا ہے اور تشد دُ غیر قانونیت اور جمہوریت دشمن رویے سے اس کا رشتہ جوڑتا ہے۔ یہ ذہنیت اس مرتبہ این ایل ایف کے سیکولرسٹوں میں ظاہر ہوئی ہے۔ تاہم مغرب اسے پیند کرے یانہیں مقامی انتخابات میں ایف آئی ایس کی ابتدائی کامیابی ظاہر کر فی ہے کہ لوگ کسی نہ کسی شکل میں اسلامی حکومت کے خواہشمند ہیں۔ اس حقیقت نے مصر مراکش اور تینس کو ایک واضح پیغام بھیجا ہے جہاں کی سیکولر حکومتیں اپنے اپنے ملکوں میں پنینے والی ند ہیت سے طویل عرصے سے آگاہ ہیں۔ بیبویں صدی کے وسط میں سیکولرازم غالب آ گیا اور اسلام کو جلا ہوا کارتو س سمجھ لیا گیا۔اب مشرق وسطنی کی ہرسیکولر حکومت اس اذیت دہ صداقت ہے آگاہ ہے کہ اگر حقیقی جمہوری انتخابات منعقد کروا دیئے جائیں تو اسلامی حکومت ضرور قائم ہوجائے گی۔ مثال کے طور پرمصر میں اسلام اس طرح مقبول ہے جس طرح 1950ء کے عشرے میں ناصرازم مقبول تھا۔اسلامی لباس عام ہو چکا ہے

#### **€197**}

ان کی حکومت دیانت داراوراہل مشہورتھی۔ تاہم روایت پند ہونے کے باوجودایف آئی الیس مغرب دشن نہیں تھی۔ اس کے رہنما یور پی یونین (European Union) کے ساتھ روابط قائم کرنے اور نئی مغربی سرمایہ کاری کی بات کرتے تھے۔ مقامی انتخابات میں کامیا بی حاصل کرنے کے بعداییا لگتا تھا کہ وہ 1992ء میں ہونے والے قانون ساز انتخابات میں بھی یقینی طور پر کامیا بی حاصل کرلیں گے۔

تاہم الجیریا میں کوئی اسلامی حکومت نہیں آ ناتھی۔ فوج نے انقلاب بر پا کردیا این ایف کے لبرل صدر بن جدید (Benjedid) کو اقتدار سے بے دخل کردیا گیا (جنہوں نے جمہوری اصلاحات کا وعدہ کیا تھا) ایف آئی ایس پر پابندیاں لگا دی گئیں اور اس کے رہنماؤں کو قید کردیا گیا۔ اگر ایران اور پاکتان میں اس متشدوانہ اور غیرآ کمینی طریقے سے انتخابات کو روکا جاتا۔ تو مغرب میں اس پر غلغلہ بیا ہوجاتا۔ ایسے انقلاب کو اسلام کی جمہوریت سے انتخاف کی بیاری اور جدید دنیا کے ساتھ اس کی غیرہم آ بنگی تصور کیا جاتا رہا ہے۔ لیکن چونکہ ایک اسلامی حکومت کو انقلاب کے دریعے ختم کیا گیا تھا اس لیے مغربی پریس میں اس پر خوشی کا اظہار کیا گیا۔ الجیریا اسلامی خطرے سے نی گیا تھا الجزائر کے شراب خانے جوا خانے اور ڈسکو ناج گھر محفوظ ہو گئے تھے اور کسی پر اسرار طریقے سے اس غیر جمہوری اقدام نے الجیریا اور دیا تھا۔ فرانسیمی حکومت نے این ایل ایف کے ہے بخت گیرمؤ دفف میں جمہوریت کو محفوظ کردیا تھا۔ فرانسیمی حکومت نے این ایل ایف کے ہے بخت گیرمؤ دفف میں حمامل صدر لیا مین زیرول (Liamine Zeroual) کی حمایت کی اور ایف آئی ایس کے صامل صدر لیا مین زیرول (Liamine Zeroual) کی حمایت کی اور ایف آئی ایس کے ساتھ مزید مذاکرات نہ کرنے کے اس کے عہد کو استحکام عطا کیا۔ اس میں کوئی چرت نہیں کہ اسلامی دنیا مغرب کے دہرے معیارات کی اس تازہ مثال پرصدے کا شکار ہوئی۔

متیجالمناک انداز میں پیش گوئی کے قابل تھا۔ قانون کے جائز عمل سے نکال دیے جائز پر الیف آئی ایس کے زیادہ ریڈ یکل اراکین اس ناانصافی پر مشتعل اور مایوس ہو کر تنظیم سے الگ ہوگئے اور انہوں نے ایک گور یلا تنظیم'' مسلح اسلامی گروپ'' (GIA) بنالیا اور الجیریا کے جنوبی پہاڑی علاقے میں ایک دہشت گردمہم شروع کردی۔ پوری پوری بستیوں گوئل کردیا گیا۔ سیکولر نیز نم ہمی صحافیوں اور دانشوروں کونشانہ بنایا گیا۔ عمومی طور پر سوچا جاتا تھا کہ اسلام کیا۔ سیکولر نیز نم ہمی صحافیوں اور دانشوروں کونشانہ بنایا گیا۔ عمومی طور پر سوچا جاتا تھا کہ اسلام کیا شاخت کے ذمہ دار جیں لیکن بندری ایسے سوالات پیدا ہونا شروع ہوگئے جو اس حقیقت کی نشاندہی کرتے تھے کہ الجیریائی افواج کے کچھ عناصر نہ صرف اس قبل عام کے انظامات سے متفق تھے بلکہ غارت گری میں حصہ بھی لیتے تھے تا کہ جی آئی اے کو بدنام کیا انظامات سے متفق تھے بلکہ غارت گری میں حصہ بھی لیتے تھے تا کہ جی آئی اے کو بدنام کیا

#### **€199**}

اور چونکہ مبارک حکومت سیکولر ہے البذا واضح ہے کہ اسے رضا کارانہ طور پر اپنایا گیا ہے۔ یہاں کا کہ سیکولر ترکی میں ہونے والے حالیہ انتخابات نے ظاہر کردیا ہے کہ ستر فیصد عوام پختہ مسلمان ہیں جبہ میں فیصد دن میں پانچ وقت نماز ادا کرتے ہیں۔ اردن میں لوگ اخوان المسلمون کی طرف مائل ہورہے ہیں اور فلسطینی جو پہلے پی ایل اوسے وابستہ تھے اسے فرسودہ اور بدعنوان قر اردے کر مجامعہ کی طرف دیکھ رہے ہیں۔ وسط ایشیا کی ریاستوں میں کئی عشروں تک سوویت غلبے تلے رہنے والے مسلمان اپنے فدہب کو دوبارہ اپنا رہے ہیں۔ لوگ مغربی ملکول میں کامیاب ہونے والے سیکولر نظریات کو آزما چکے ہیں' جہاں پر وہ گویا اپنے گھر میں منزیادہ مسلمان اپنی حکومتوں سے جا ہے ہیں کہ وہ اسلام کے مزید قریب آجا کیں۔

واضح نہیں ہے کہ بیر بھان کون کی درست صورت اختیار کرے گا۔مصر میں ایسا لگتا ہے کہ لوگ شریعت کو ملک کے قانون کے طور پر ویکھنا پہند کریں گے جبکہ ترکی میں صرف تین فیصدلوگ شریعت کو ملک کا قانون بنانا چاہتے ہیں۔ تاہم مصر میں بھی پچھ علماء اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ شریعت کو جو ایک زرگی قانونی ضابطہ ہے جدیدیت کی مختلف صورت حالات کے مطابق ڈھانی بہت مشکل ہوگا۔ دشید رضا 1930ء کے عشرے میں اس حقیقت سے آگاہ تھے لیکن سنہیں کہا جا سکتا کہ ایسانہیں ہوسکتا۔

یہ حقیقت نہیں ہے کہ سلمان اب مکسان طور پر مغرب کی نفرت سے معمور ہوگئے ہیں۔ جدیدیت کے ابتدائی مراحل میں بہت سے ممتاز مفکرین یور پی نقافت کے گرویدہ سے اور بیبویں صدی کے انتقام تک چند انتہائی ممتاز اور بااثر مسلمان مفکرین دوبارہ مغرب سے فاصلے کم کرر ہے سے۔ایران کے صدر خاتی تو اس رجحان کی صرف ایک مثال ہیں۔ای طرح شمینی کی حکومت میں اہم عہددل پر متمکن رہنے والے ایرانی دانش ورعبدالکریم سروش میں اور اگر چہ زیادہ روایت پرست مجتهدین نے اکثر و بیشتر انہیں تخت دق کیا تاہم وہ مقتدر افراد پر محر پور اثر ات ڈال رہے ہیں۔سروش فینی کی تعریف تو کرتے ہیں تاہم وہ ان سے آگے نکل محر پور اثر ات ڈال رہے ہیں۔ سروش فینی کی تعریف تو کرتے ہیں تاہم وہ ان اسلامی اسلامی ورمغربی جبحہ انہیں لاز ماکسی ایک ہی تشخص کو اپنانے کی کوشش کرنی چا ہیں۔ قبل از اسلامی اسلامی ادر مغربی جبکہ انہیں لاز ماکسی ایک ہی تشخص کو اپنانے کی کوشش کرنی چا ہیں۔ سروش اس یقین کے ساتھ مغرب کے سیکولرازم کو مستر د کرتے ہیں کہ انسان کو ہمیشہ روحا نیت کی ضرورت رہے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے

#### **€200**}

کی تلقین کرتے ہیں۔اسلام کوجدید صنعتی دنیا سے موافقت کے لیے لاز ما اپنی فقہ تشکیل دینا ہوگی اور اکیسویں صدی میں جانے کے لیے شہری حقوق کا اپنا فلسفہ اور اقتصادی نظریہ وضع کرنا ہوگا۔

سُنّى مفكرين بھى ان سے ملتے جلتے نتائج پر بہنچ چکے ہیں۔ تونِس كى جلاوطن''نشاة ثانیہ یارٹی'' کے رہنما راشد الغنوثی کو یقین ہے کہ اسلام سے مغرب کی وشمنی العلمی سے اجمری ہے۔ یہ عیسائیت کے برے تجربے سے بھی پیدا ہوئی ہے جس نے سوچ اور تخلیقیت کا گلا گُونٹ دیا تھا۔ وہ اینے آپ کوایک جمہوری اسلام پیند قرار دیتے ہیں اور اسلام اور جمہوریت میں کوئی عدم موافقت نہیں پاتے تاہم وہ مغرب کے سیکولرازم کورد کرتے ہیں کیونکہ انسانوں کو اس قدرتقشیم نهیں کیا جاسکتا۔ اسلام کا نظریہ تو هیدروح اورجهم ٔ عقلیت اور روحانیت ٔ مرد اور عورت اخلا قیات اورمعیشت مشرق اورمغرب میں عنویت کورد کرتا ہے۔مسلمان جدیدیت کے خواہاں ہیں تاہم ایسی جدیدیت نہیں چاہتے جوامریکہ برطانیہ یا فرانس ان پرمسلط کرے۔ مسلمان مغرب کی خوبصورت اور کارآ مد نیکنالوجی کےمعترف ہیں۔ وہ مغرب میں بغیر خون خرابے کے حکومت کی تبدیلی کے طریقے کو بہت پیند کرتے ہیں۔لیکن جب مسلمان مغربی معاشرے کا مشاہدہ کرتے ہیں تو انہیں کوئی روشیٰ کوئی جذبات اور کوئی روحانیت دکھائی نہیں دیتے۔وہ اپنی نہ ہبی اور اخلاقی روایات اور مغربی تہذیب کے پچے بہترین پہلوؤں کو ایک ساتھ ا پنانا چاہتے ہیں۔ الازہر کے گر بجویٹ اور ایک اخوان پوسف عبداللہ القرضاوی جو قطر یونیورشی کے مرکز برائے سنت وسیرت کے ڈائر یکٹر ہیں اس مؤقف کے حامل ہیں۔ وہ رواداری پر ایمان رکھتے ہیں اور اس بات کے قائل ہیں کہ اسلامی دنیا میں حال ہی میں امجرنے والا تعصب لوگوں کو دوسرے انسانوں کی بصیرتوں سے محروم کردے گا۔حضرت محمد اللہ نے کہا تھا کہ وہ ندجی زندگی کا ایک" درمیانی راستہ" کے کرآئے ہیں جوانتہاؤں سے حذر کرتا ہے۔ قر ضاوی کا خیال ہے کہ اسلامی دنیا کے کچھ حصوں میں ابھرنے والی حالیہ انتہا پیندی اسلامی روح کے منافی ہے اور باتی نہیں رہے گی۔ اسلام امن کا ندہب ہے جیسا کہ رسول كريم ﷺ نے حدید بیر میں قریش کے ساتھ معاہدہ کرکے ظاہر کیا تھا اور جے قرآن' ایک عظیم فتح' كہتا ہے۔ 3 وہ زور دے كر كہتے ہيں كم مغرب كومسلمانوں كے اپنے مذہب كے مطابق جينے حے حق کوتسلیم کرنا جاہے اور اگر وہ پسند کریں تو اسلامی مثالیے کو اپنے نظام معاشرت وسیاست کا جزو بنالیں۔ انہیں اس حقیقت کو ماننا ہوگا کہ دنیا میں ایک سے زیادہ طرز حیات موجود ہیں۔

#### **€201**}

تنوع پوری دنیا کو فائدہ پہنچاتا ہے۔خدانے انسانوں کو انتخاب کاحق اور صلاحیت دی ہے۔ ہوسکتا ہے پچھانسان ایک مذہبی طرز حیات کو منتخب کرلیں ۔ بشمول ایک اسلامی ریاست کے ۔ جبکہ دوسرے انسان سیکولرآ درش کوتر جیح دیں۔

قرضاوی کہتے ہیں: 'نیمغرب کے لیے بہتر ہی ہے کہ مسلمان مذہبی ہوں' اپنے مذہب سے خلص ہوں اورا چھے افلاق والے بننے کی کوشش کریں۔' 4۔ انہوں نے ایک اہم نکتہ اٹھایا ہے۔ بہت سے مغربی لوگ بھی اپنی زندگیوں میں روحانیت کی عدم موجودگی سے بے آرامی محسوس کررہے ہیں۔ وہ یہ نہیں چاہتے کہ لاز ما جدیدیت سے پہلے کے مذہبی طرز حیات یا روایتی ادارہ جاتی مذہب کی طرف والیس ہوا جائے تاہم اس احساس میں اضافہ ہورہا ہے کہ اپنی بہترین صورت میں مذہب نے انسانوں کوشائستہ اقدار وضع کرنے میں مدو دی ہے۔ صدیوں سے اسلام نے معاشرتی انصاف مسلوات 'اعتدال اور عملی ہمدردی جیسے تصورات کو اسلامی ضمیر میں نمایاں رکھا ہے۔ اگر چے مسلمان ہمیشہ ان تصورات کے مطابق نہیں رہے اور انہیں ان کو اپنے معاشرتی اور سیاسی اداروں میں سمونے کے حوالے سے مسلمل وقتوں کا سامنا کرنا پڑا ہے تاہم اس کے حصول کی جدو جہد صدیوں سے اسلامی روحانیت کا اصل محرک سامنا کرنا پڑا ہے تاہم اس کے حصول کی جدو جہد صدیوں سے اسلامی روحانیت کا اصل محرک

مغربی لوگوں کو اس حقیقت سے لاز ما آگاہ ہونا ہوگا کہ اسلام کی صحت اور مضبوطی اس کے اپنے مفاد میں بھی ہے۔ مغرب اسلام کی ان انتہا پندانہ شکلوں کا مکمل ذمہ دار نہیں ہے 'جو ند بہب کے سب سے زیادہ مقدس عقائد کی پامالی کرنے والے تشدد کو روا رکھتی ہیں۔ تاہم اس صور تحال کے رونما ہونے میں مغرب کا بھی حصہ یقینا ہے اور اس بنیاد پرستانہ وژن کی جڑوں میں مضمر خوف اور مایوی و ناامیدی کو کم کرنے کے لیے تیسری عیسائی ہزاری میں اسلام کی زیادہ مناسب قدردانی کی جانی چاہیے۔



**€202**}

# اسلامی تاریخ کی اہم شخصیات

### حفرت محمرﷺ ابن عبدالله (632ء ـ 570ء)

الله کے رسول ﷺ ، جومسلمانوں کے لیے قرآن لے کرآئے اور عرب میں تو حیدی مذہب اور ایک نظام رائج کیا۔

## حضرت اسمعيلً

اللہ کے نبی جنہیں بائبل میں اٹائیل (Ishmacl) کہا گیا ہے۔ وہ حضرت ابراہیم کے سب سے بڑے فرزند تھے۔ انہوں نے اپنے والد حضرت ابراہیم کے ساتھ خانہ کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا۔

## حضرت ابوبكرة

مشرف بداسلام ہونے والے اولین افراد میں سے ایک پیغیر خدا حضرت محمد اللہ اللہ علیہ کھونے کھونے کھونے کے حصرت محمد اللہ کے اللہ علیہ کے حسرت محمد اللہ کے اللہ علیہ کے حسرت محمد اللہ کے اللہ علیہ کے حسرت محمد اللہ کے اللہ کے اللہ علیہ کے حسرت محمد اللہ کے اللہ کا معاملے کے حسرت محمد اللہ کے حسرت کھونے کے حسرت کے حسرت کھونے کے حسرت کھونے کے حسرت کھونے کے حسرت کھونے کے حسرت کے حسرت کے حسرت کے حسرت کے حسرت کے حسرت کھونے کے حسرت کے حسرت

## حضرت عمرٌ ابن الخطاب

رسول خدا حضرت محری کے ایک قریب ترین رفق۔ آپ سول خدا ﷺ کے وصال کے بعد دوسر سے خلیفہ بنے (634-44ء)۔ انہی کے دور میں عربوں نے نقوحات کیں نیز جیماؤنیاں تعیر کی گئیں۔ انہیں ایک ایرانی جنگی قیدی نے شہید کردیا۔

## حضرت عثالثأ أبن عفان

مشرف بداسلام ہونے والے اولین فرد اور رسول خدا حضرت محریظ کے داماد۔

**€203**}

آپ تيرے فليفه بنے (56-644ء) - آپ کو مدينه ميں شهيد كرديا گيا-

حضرت على الله

حضرت محمد علی کے بچازاد بھائی اور داماد۔ آپ ط656ء میں چوتھے خلیفہ بنے۔ 661ء میں ایک خارجی نے آپ گوشہید کردیا۔ شیعوں کا ایمان ہے کہ آپ کو حضرت تحمیقی کا بہانشین ہونا چاہیے تھا۔ وہ انہیں پہلا امام مانتے ہیں۔ آپ کا روضہ عراق کے شہر نجف میں

### شاه عباس اول (1629ء - 1588ء)

ایران میں صفوی سلطنت کے دورِ عروج میں حکمران تھا۔اصفہان میں اس کا دربار ، بہت عالیشان تھا۔ اس نے ایرانیوں کو بارہ امامی شیعیت کی تعلیم دینے کے لیے دوسرے ممالک سے علماء کو بلوایا۔

## عبدالملك

اموی خلیفہ (705ء۔685ء)اس نے خانہ جنگی کے بعد اموی اقتدار کو بحال کیا۔ گنبرصحریٰ اس کے دور میں 691ء میں کمل ہوا۔

### محربن عبدالوماب (92-1703ء).

ایک سنّی مصلح جنہوں نے اسلام کے بنیادی اصواوں کی طرف واپسی کے لیے جدو جہد کی۔ وہابیت اسلام کی وہ شکل ہے جس پر سعودی عرب میں عمل کیا جاتا ہے۔

### محرعبدهٔ (1905ء 1849ء)

ایک مصری مصلح جنہوں نے ملک کو متحد کرنے اور مسلمانوں کو نئے مغربی تصورات کے سیجھنے کا اہل بنانے کے کوشش کی۔

## ابوالفضل علامی (1602ء۔1551ء)

صوفی مؤرخ اورمغل بادشاه اکبر کا سوانح نگار۔

**€204**}

## حضرت أبوسنيان

س- س

ابوالحکم کے مرنے کے بعد رسول حدا مفترت مریکی کے مخالفوں کے قائد مگر بعد میں مشرف بداسلام ہوگئے۔ وہ مکہ کے اموی خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے بیٹے حضرت معاویہ میں خلفہ ہے۔

## احمدا بن سنبل ؓ (855ء-780ء)

محدث فقیہہ اور اہل حدیث کی رہنما شخصیت ۔آپ فقہ کے منبلی مکتب فکر کے بانی

### احمدا بن ادريس (1836ء ـ 1760ء)

نے صوفی (Neo-Sufi) مصلح۔مرائش ثالی افریقہ اور یمن میں سرگرم عمل رہے۔ انہوں نے علماء کونظرانداز کر کے عوام تک اسلام کی زیادہ جاندار شکل کو براہ راست بہنچانے کی کوشش کی۔

### سرسيداحمد خان (98-1817ء)

ایک ہندوستانی مصلی جنہوں نے اسلام کو جدید مغربی لبرل ازم سے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی اور انہوں نے ہندوستانیوں کو یور پیوں کے ساتھ کھلنے ملنے اور ان کے اداروں کو قبول کرنے کی تاکیدگی۔

## احمد سر ہندیؓ (وفات 1625ء)

صوفی مصلح جنہوں نے مغل شہنشاہ اکبر کی تکثیریت کی مخالفت کی۔

## ام المومنين حضرت عا ئشەصدىقة ً

ام المومنين - آپ حضرت ابو برائي بين تھيں۔

## عبدالحميد

ہٹانی سلطان (61-1839ء) ، جس نے مطلق اقتدار میں بہتری اور حکومت کوعثانی رعایا کی رائے کا تابع بنانے کے لیے گوہین فرمان جاری کیا۔

**€205**}

اكبر

ہندوستان کا مغل بادشاہ (1605ء-1560ء) ۔ اس نے ہندو رعامیا کا تعاون حاصل کرنے کے لیے ایک اعتدال پیندانہ پالیسی اختیار کی۔اس کے دور میں مغل اقتدارا پنے عروج کو پہنچ گیا۔

ابوالحكم

( قر آن میں اے ابوجہل کہا گیا ہے ): اس نے مکہ میں حضرت محمد ﷺ کے مخالفوں کی قیادت کی تھی۔

امام ابوحنيفه (767ء-699ء)

فقہ کے رائد (Pioneer) اور حفیٰ کمتبِ فکر کے بانی۔

## امام على الهادي

شیعوں کے دسویں امام۔ 848ء میں خلیفہ التوکل نے آپ کو سامرہ بلا بھیجا اور وہاں ًھر میں نظر بند کردیا۔ آپ نے تعظری فلعہ میں 868ء کو وفات یا گی۔

## إمام على الرضا

شیعوں کے آٹھویں امام ۔ خلیفہ مامون نے اپنی سلطنت کے ناخوش شیعوں کوراضی کرنے کے لئے آئیس 1817ء میں اپنا جانشین نامزد کیا تھا گرید ایک نامقبول اقدام تھا جبکہ اسکان ہے کہ آئیس قال کیا گیا تھا۔

## امام على زين العابدين (وفات 714ء)

شیعوں کے چوتھے امام۔ وہ مدینہ میں مقیم رہے اور سیاست میں عملی حصہ نہیں لیا۔

## آ قامحمه خان (وفات 1797ء<u>)</u>

اران میں قاجار سلطنت کے بانی۔

**€206**}

# اورنگ زیب

مخل شہنشاہ (1707ء۔ 1658ء) اس نے اکبر کی روادارانہ پالیسیوں کوختم کردیا اور ہندواور سکھ بغاوتوں کا باعث بنا۔

## ركن الدين بيبرس (وفات 1227ء)

مملوک سلطان۔ اس نے شالی فلسطین میں عین جالوت کے مقام پر منگولوں کو شکست دی اور شامی ساحل پر واقع آخری صلیبوں کے مضبوط مراکز کومٹادیا۔

### حسن البنا (49-1906ء)

ایک مصری مصلح اور اخوان المسلمون کے بانی۔ انہیں 1949ء میں مصر کی سیکولر حکومت نے قبل کروا دیا۔

### ذوالفقارعلى بهثو

پاکستان کے دزیراعظم (79-1971ء) جنہوں نے اسلام پبندوں کورعایتیں دینے کی کوششیں کیں مگر راسخ العقیدہ جزل محمر ضیاءالحق نے ان کا تخته الٹ دیا۔

### بايزيد بسطامي (وفات 874ء)

اولین وحدت الوجودی صوفی جنہوں نے فنا فی اللہ کے فلفے کا پر چار کیا اور گہری صوفیا نہ ریاضتوں کے بعد الوہی ہتی کواپنے اندر دریافت کیا۔

### امام بخاری (وفات 870ء<u>)</u>

احادیث کے متندرین مجموعے کے مرتب۔

ابوالسندخوله چيليپي (1574ء-1490ء)

انہوں نے شرعی عثانی سلطنت کے قانونی اصول وضع کیے۔

**€207**}

### ابونصر الفاراني (وفات 950ء)

تمام فیلسوفوں میں سب سے زیادہ عقلیت پسند جوالک عملی صوفی بھی تھے۔ وہ حلب میں ہمدانی دربار میں درباری موسیقار بھی رہے۔

## راشدالغنوشي \_(1941ء)

تیونس کی جلاوطن نشاۃ ٹانیہ پارٹی کے قائد 'جواپنے آپ کو' جمہوری اسلام پسند'' قرار دیتے ہیں۔

## ابو محمّه حامد الغزالي (وفات 1111ء)

بغداد کے الہیات دان جنہوں نے سنّی اسلام کی تشریح وتعبیر کی اور تصوف کو مرکزی دھارے میں لائے۔

## بی بی ہاجرہ

بائبل کے مطابق آپ حضرت ابراہیم کی زوجہ اور حضرت اشائیل (Ishmael) رحم بی میں حضرت اشائیل (Ishmael) کی والدہ تھیں۔ عرب حضرت اسلمیل کی اولاد ہیں۔ لہذا بی بی ہاجرہ کا اسلام کی انتہائی محترم ہتی کے طور پر احترام کیا جاتا ہے اور جج کے دوران ان کے ساتھ خصوصی عقیدت کا اظہار کیا جاتا ہے۔

## ضياءالحق

پاکستان کے صدر (88-1977ء) انہوں نے زیادہ اسلامی حکومت قائم کی۔ تاہم سیاسی اور معاشی یالیسیوں کو ندہب سے الگ رکھا۔

## حضرت حسنٌّ ابن عليٌّ (وفات 660ء)

حضرت علی کے فرزنداور رسول خدا حضرت محمد اللہ کے نواسے۔ شیعہ انہیں اپنا دوسرا امام مانتے ہیں۔ شیعوں کا دعو کی تھا کہ اپنے والدکی شہادت کے بعد وہ خلیفہ ہیں۔ تاہم حضرت حسن سیاست سے الگ ہونے پر راضی ہوگئے اور مدینہ میں خاموثی سے زندگی گزاری۔

**€208**€

## حسن الاشعرى (وفات 935ء)

معتز لہ اور اہل حدیث میں موافقت پیدا کروانے والے فلفی \_ان کا جو ہری فلیفہ سُنّی عقاید کی روحانیت کا بنیادی اظہار بن گیا۔

## امام حسن العسكري (وفات 874ء).

شیعوں کے گیارہویں امام۔ جوسامرہ کے عسکری قلعے میں عباسی خلفاء کے قیدی کے طور پر رہے اور وہیں وفات پائی۔ بیشتر اماموں کی طرح یقین کیا جاتا ہے کہ انہیں بھی عباسیوں نے زہردلوا کرشہید کروایا تھا۔

## حسن بھریؓ (وفات 728ء)

بھرہ کے مبلغ اور مذہبی اصلاح کے قائد۔ وہ اموی خافاء پر کھلے عام تقید کیا کرتے تھے۔

## حضرت حسين

حضرت علیٰ کے دوسر بے فرزنداور ریول خدا حضرت مجھ ﷺ کے نوات مشیعہ انہیں تیسرا امام مانتے ہیں اور ہر سال محرم کے مہینے میں بزید کے باتھوں آپ کی شہادت کا سوگ مناتے ہیں۔

## معيد الدين ابن العربي (وفات 1240ء)

سپینی صوفی اورفلسفی۔ جنہوں نے اسلامی سلطنت کی خوب سیاحت کی۔ وہ انتہائی اثر انگیز مصنف ہنے۔انہوں نے ایک تکثیری الہمیاتی وژن کا پر چار کیا۔روحانیت ان کے نلسفے میں سموئی ہوئی ہے۔

### ابن ترم (1064ء -994ء)

قرطبہ کے در بار کا ایک سینی شاعر اور نہ ہی مفکر۔

**€209**}

## محمد ابن اسحٰق (وفات 767ء)

رسول خدا حفرت محمد علیہ کے پہلے اہم سیرت نگار۔ انہوں نے احادیث کو بنیاد بنا کر بہت احتیاط ہے آپ کی سوانح کامھی تھی۔

## عبدالرحمٰن ابن خلدون (1406ء-1332ء)

''المقدمہ'' کے مصنف۔ ایک فیلسفوف جنہوں نے فلفے کے اصولوں کا اطلاق مطالعہ تاریخ پر کیا اور واقعات کے بہاؤ کے پس بردہ آ فاقی قوانین ڈھونڈے۔

### ابوالوليداحدابن رُشد (98-1126ء)

ایک فیلسوف اور قرطبہ کے قاضی ۔ انہیں مغرب میں Averroes کہا جاتا ہے۔ ان کے عقلیت پیندانہ فلفے نے اسلامی دنیا سے زیادہ مغرب کومتاثر کیا۔

## بوعلى سينا (1037ء-980ء)

انہیں مغرب میں Avicenna کہا جاتا ہے۔

## ابن تيميه ( 1328ء ـ 1263ء )

ایک مصلح جنہوں نے تصوف کے اثرات کوختم کرنے اور قر آن وسنت کے بنیا دی اصولوں کی طرف ہالیسی کی کوشش کی۔وہ دمشق میں قید کے دوران فوت ہوئے۔

## حضرت عبرالله ابن زبير (وفات 629ء)

دوسرے فتنے کے دوران اموبول کےسب سے برے مخالف۔

## علامه محمدا قبال (1938ء۔1876ء)

ہندوستانی شاعر اورفلسفی 'جنہوں نے مغربی جدیدیت سے ہم آ ہنگ ثابت کرنے کے لیے اسلام کی عقلیت پسندی پر زور دیا۔

### ابوالقاسم محمر

یہ امام غائب کے نام ہے بھی معروف ہیں۔ آپشیعوں کے بارہویں امام تھے جو

#### €210}

کہا جاتا ہے کہ 874ء میں اپنی جان بچانے کے لیے عالم غیب میں چلے گئے تھے۔934ء میں ان کی''غیبت'' کا اعلان کردیا گیا۔ کہا گیا کہ خدا نے مجزانہ طور پرامام کو محفوظ کرلیا ہے اور وہ شیعوں سے مزید براہ راست رابطہ نہیں کر سکتے۔ قیامت سے تھوڑا پہلے وہ مہدی کی حیثیت سے واپس تشریف لائیں گے اور عدل اور امن کے سنہرے دور کورائج کریں گے اور خدا کے وثمنوں کو برباد کردیں گے۔

## حضرت آلمعيل ابن جعفر

آپ کوآپ کے والد حضرت جعفرالصادق نے شیعوں کا ساتواں امام بنایا تھا۔ پچھ شیعہ (جنہیں اساعیلی کہا جاتا ہے) یہ ایمان رکھتے ہیں کہ آپ حضرت علیٰ کی آخری حقیق اولاد ہیں اور امامت کے حق دار۔ اسمعیلی حضرت موکیٰ الکاظم کی امامت کوسلیم نہیں کرتے جو حضرت جعفرالصادق کے جھوٹے بیٹے تھے اور جنہیں بارہ اماموں کو مانے والے شیعہ ساتواں امام مانے ہیں۔

## المعيل ياشا

وہ مصر کا گورنر بنا۔ (79-1863ء) اور اسے خدیو کا خطاب دیا گیا۔ اس کے جدیدیت پذیری کے پروگرام نے ملک کو دیوالیہ کردیا اور مصر پر برطانوی تسلط کا باعث بنا۔

## شاه المعيل (1524ء - 1487ء)

ایران کا پہلاصفوی بادشاہ ۔جس نے ملک میں شیعیت کورائج کیا۔

## امام جعفرالصادق (وفات 765ء)

شیعوں کے چھے امام' جنہوں نے امامت کا نظریہ تشکیل دیا اور اپنے پیروکاروں کو تا کید کی کہ سیاست سے دستبر دار ہوکر قرآن پرغور وفکر کریں۔

## جمال الدين انغاني (97-183*7ء*)

ایک ایرانی مصلح جنہوں نے مسلمانوں کو متحد ہوجانے کی تلقین کی اور پورپ کے تسلط سے بیخ کے لیے اسلام کوجدید بنانے کی کوشش کی۔

**€211**}

محمعلی جناح (1948ء۔1876ء)

ہندوستان کی تقیم کے زمانے میں مسلم لیگ کے قائد۔ آپ پاکستان کے بانی

جنير بغداديَّ (وفات 910ء)

آپ پہلے صوفی تھے جنہوں نے وحدت الوجودی صوفیوں کی کیفیت کو محض ایک ایسا مرحلہ قرار دیا جے سے صوفی کولاز ما عبور کر جانا جا ہے۔

ام المونين حضرت خديجه "

رسول خدا حفرت محمق کی پہلی زوجہ اور آپ تی کے حیات رہ جانے والے تمام بچوں کی والدہ محترمہ میں ججرت سے پہلے وصال فرمایا۔

### محمدالوب خان

پاکستان کے صدر (69-1958ء) انہوں نے ایک بھر پورسیکولر پالیسی اختیار کی جو ان کے زوال کا پیش خیمہ ثابت ہوئی ۔

ججة الاسلام سيدخاتمي

ایران کے صدر (1997ء) ۔ وہ ایران میں اسلامی قانون کی زیادہ لبرل تعبیر چاہتے ہیں ادر مغرب سے تعلقات قائم کرنے کے خواہاں ہیں۔

آيت الله روح الله تميني (89-1902ء)

پہلوی شہنشاہی کے خلاف اسلامی انقلاب کے روحانی قائداور ایران کے اعلیٰ ترین فقیمہ (89-1970ء)

**∉212**∳

## يعقوب ابن التحق الكندي (وفات 870ء)

پہلے اہم فیلسوف جنہوں نے بغداد میں معتزلہ کے دوش بدوش کام کیا گر یونانی داناؤں سے بھی حکمت حاصل کی۔

> آ قاخان کرمانی (96-1853ء) ایک ایرانی سیکورمسلح۔

### خليفهالمهدى

عباسی خلیفہ (85-775ء) جس نے زیادہ ندہبی مسلمانوں کوعزت واحترام بخشا' فقہ کے مطالعے کی حوصلہ افزائی کی اور حکومت میں ندہبی لوگوں کا اثر ورسوخ بڑھایا۔

### محموددوم

عثانی سلطان (39-1808ء) جس نے جدیدیت رائج کرنے کے لیے ''تظیمات'' کے نام اصلاحات کیں۔

## محد باقرمجلسي (وفات 1700ء)

شیعیت کے ایران کا حکومتی فدہب بن جانے کے بعد محمد باقر مجلسی نے سخت اقدامات کے فلفہ کی تعلیمات کو دبایا اور صوفیوں کو سزائیں دیں۔

## ميلكم ائيس (65-1925ء)

سیاہ فام علیحدگی پیندگروپ'' نیشن آف اسلام'' کے کرشاتی رہنما جنہوں نے شہری حقوق کی تحریک کے دوران امریکہ میں بیری قدرومنزلت حاصل کی۔ 1963ء میں وہ بدعتی تنظیم'' نیشن آف اسلام'' سے اپنے پیروکاروں کو زکال لے گئے اور سی اسلام کے مرکزی عارے میں شامل ہوگئے۔اس کے نتیج میں دوسال بعد انہیں قتل کر ڈیا گیا۔

**€213**}

امام ما لک این انسؒ (وفات 795ء) فقہ کے ماکی کمتب فکر کے بانی۔

خليفهالمامون

عبای خلیفہ (33-813ء) اس کے عہدِ اقتدار سے عباسیوں کے زوال کا آغاز ہوا۔

## خليفهالمنصور

عبای خلیفہ (75-754ء) ۔اس نے شیعوں پر سختیاں کیں اور سلطنت کا دارالخلافہ نے شہر بغداد میں منتقل کردیا۔

## حسين المنصور

انہیں الحلاج بھی کہا جاتا ہے۔ وحدت الوجودی صوفیا میں سے سب سے زیادہ مشہور صوفی - کہا جاتا ہے کہ انہوں نے عالم کیف میں نعرہ لگایا تھا ''اناالحق''۔ انہیں بدعت کرنے کے الزام میں 922ء کوسزائے موت دے دی گئی۔

## ابوالاعلى مودودى (79-1903ء)

ایک پاکستانی بنیاد پرست نظریه ساز'جن کے نظریات سُنّی دنیا میں بہت اثر آفریں رہے ہیں۔

### محردوم

عثانی سلطان (61-1451ء) اسے "فاتح" کے لقب سے جانا جاتا ہے کیونکہ اس نے 1453ء میں بازنطینی قسطنطنیہ کو فتح کیا تھا۔

## ميرديمد (وفات 1631ء)

اصنبان میں باطنی فلف کے منب کا بانی اور ملاصدرا کا استاد۔

€214}

## حضرت معاويةٌ ابن الي سفيانٌ

پہلے اموی خلیفہ جنہوں نے 661ء سے 680ء تک حکومت کی اور پہلے فتنے کے بعد مسلمانوں کے لیے مضبوط اور مؤثر حکومت قائم کی۔

## آيت الله حسن مدري (وفات 1973ء)

ایک ایرانی ند ہبی پیشوا جنہوں نے مجلس میں رضاشاہ پر تنقید کی اور حکومت نے انہیں قتل کروا دیا۔

## محم على ياشا (1849ء-1769ء)

عثانی فوج کا ایک البانوی افسر جس نے مصر کواشنبول سے حقیقتاً آزاد کر دیا اور ملک کو حدید بنایا۔

## محمر ابن على السنوسي (وفات 1832ء)

ے صوفی (Neo-Sufi) مصلح جنہوں نے سنوسیۃ تریک کی بنیادر کھی جواب بھی لیبا میں حادی ہے۔

## محرالباقر (وفات 735ء)

شیعوں کے پانچویں امام۔ وہ مدینہ میں قیام پذیر رہے اور کہا جاتا ہے کہ انہوں نے قرآن کے باطنی مطالعے کا طریقہ وضع کیا جو کہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کا خاصہ تھا۔

### محدخوارزم شاه

خوارزم کا حکمران (20-1200ء) 'جس نے ایران میں ایک مضبوط بادشاہت قائم کرنے کی کوشش کی مگر اس نے مثلولوں کے اشتعال کو کھڑ کا دیا اور اس طرح ان کے پہلے حملے کا محرک ثابت ہوا۔

**€215**}

### محمد رضاشاه ببہلوی

ایران کا دوسرا پہلوی بادشاہ (79-1944ء) جس کی سیکولرازم اور جدیدیت کورائج کرنے کی جارحانہ کوششیں اسلامی انقلاب کا باعث بنیں۔

> مرز املكوم خان (1908ء - 1838ء) ايراني سيكوار مصلح

## مُلّا صدرا (وفات 1640ء)

شیعہ باطنی فلفی جن کی تحریریں ایران میں خصوصاً دانشوروں انقلابیوں اور جدیدیت بیندوں کے لیے محرک ثابت ہوئیں۔

## مراداول

عثانی سلطان (89-1360ء) جس نے کوسووفیلڈ کی جنگ میں سربوں کو شکست دی۔

امام مسلم (وفات 878ء)

احادیث کے ایک متندمجموعے کے مرتب۔

مصطفیٰ کمال اتاترک (1938ء۔1881ء)

جدیدسیکولرترکی کے بانی۔

## خليفهالتوكل

عبای خلیفہ (61-847ء) جس کو سامرہ کے مسکری قلعے میں شیعوں کے اماموں کو قید کرنے کا ذمہ دار تھبرایا جاتا ہے۔

نادرخان (وفات 1748ء)

€216}

اس نے صفوی سلطنت کے زوال کے بعد شیعہ ایران کو عارضی طور پر بحال کیا تھا۔

شخ محرحسين نائيني (1936ء ـ 1850ء)

ایک ایرانی مجہد'جن کی کتاب'' قوم کونصیحت' آئینی حکومت کی مضبوط شیعی تائید فراہم کرتی ہے۔

خليفهالناصر

آخری عباسی خلفا میں ہے ایک جس نے اپنے اقتدار کو مشحکم کرنے کے لیے بغداد کے اسلامی اداروں کو استعال کرنے کی کوشش کی ۔

جمال عبدالناصر

مصر کا صدر (70-1952ء) وہ ایک عسکریت پیندانہ قوم پرست 'سیکولراورسوشلسٹ حکومت کا سربراہ تھا۔

نظام الملك

نو ہین و فطین ایرانی وزیر جس نے 1063ء سے 1092ء تک سلجوتی سلطنت پر حکومت کی۔

سيد قطب (66-1906ء)

ایک اخوان جنہیں ناصر حکومت نے سزائے موت دی۔ان کا فلفہ تمام سنی بنیاد پرستوں کے لیے بہت اہمیت رکھتا ہے۔

خليفه ہارون الرشيد

عبای خلیفہ (809ء۔ 789ء)'اس کے عہد میں خلیفہ کا مطلق اقتدار عروج کو پہنچ گیا۔اس کے عہد میں شاندار ثقافتی کارنا ہے انجام دیئے گئے۔

**€217**}

#### رضا خان

ایران کا بادشاه (41-1921ء) اور پہلوی سلطنت کا بانی۔اس کی حکومت جارحانہ حد تک سیکولراور قوم پرست تھی۔

## محمر رشيد رضا (1935ء۔1865):

یہ صحافی تھے۔ انہوں نے قاہرہ میں سلفیہ تحریک کی بنیا در کھی۔ وہ مکمل طور پر جدید اسلامی ریاست کے پہلے وکیل تھے۔

## جلال الدين روي (75-1207ء)

ایک نہایت بااثر صوفی جنہوں نے مولویہ سلسلے کی بنیاد رکھی' ان کے پیروکاروں کی تعداد بہت زیادہ ہے جنہیں'' رقصال درویش'' کہا جاتا ہے۔

## صلاح الدين يوسف ابن ايوب (وفات 1193ء)

کرد جرنیل جوشام اورمصر پرمحیط وسیع سلطنت کا سلطان بنا۔ فاظمی خلافت کوشکست دینے کے بعد مصر کو دوبارہ سُنی اسلام کی طرف لایا اور یروٹنگم سے صلیبیوں کو نکال باہر کیا۔ صلاح الدین (جومغرب میں Saladin مشہور ہے) ایو بی سلطنت کا بانی تھا۔

## سليم اول

عثانی سلطان (20-1512ء) ،جس نے شام فلطین اورمصر کومملوکوں سے حاصل کرلیا۔

## سليم سوم

عثانی سلطان (1807ء۔ 1789ء)' اس نے سلطنت میں مغربیت کو رواج دیئے کے لیے اصلاحات کی کوشش کی۔

## امام محمر ادرليس الشافعيُّ (وفات 820ء)

انہوں نے اسلامی قانون کے 'اصول' وضع کرے فقہ کے مطالعہ میں انقلاب بریا

**€218**}

كرديا\_آپ فقہ كے شافعي كمتب فكر كے بانی تھے۔

### شاہ جہاں

مخل شہنشاہ (58-1627ء) جس کے عہد میں مغلیہ نفاست اور سلیقہ عروج کو پہنچ گیا۔اس نے تاج محل تقمیر کروایا۔

### شاه ولى الله (62-1703ء)

ہندوستان کے ایک صوفی مصلح جنہوں نے سب سے پہلے مغربی جدیدیت سے اسلام کولاحق ہونے والے خطرات کو بھانب لیا تھا۔

## سنان پاشا (وفات 1578ء)

استنول کی سلیمانیه مبحداورایڈرین ایڈریانوبل کی سلیمی منجد کا معمار۔

## عبدالكريم سروش (1945ء)

متاز ایرانی دانشور' جومغربی سیکولرازم کورد کرتے ہوئے شیعیت کی ایک زیادہ لبرل تعبیر کی وکالت کرتے ہیں۔

## يحيٰ سهروردي (وفات 1191ء)

صوفی فلفی اشراق کے متب فکر کے بانی جس کی بنیاد اسلام سے پہلے کی ایرانی باطنیت ہے۔ انہیں مبینہ برعتی عقائد کی بنا پر ایو بی حکومت نے حلب میں سزائے موت دے دی۔ دی۔

## سليمان اول

عثانی سلطان (66-1520ء)''یہ القانونی'' کے لقب سے مشہور ہے لینی اسلامی دنیا کو قانون دینے والا نیز مغرب میں''عالی شان' کے لقب سے مشہور ہے۔اس نے سلطنت کے ممتاز اداروں کو وضع کیا جواس کے عہد میں اپنے اختیار کی تکمیل کو پہنچے۔

**€219**}

### ابوجعفرطبری (وفات 923ء)

شریعت کے ایک عالم اور مؤرخ 'جنہوں نے ایک عالمی تاریخ کہی جس میں مختلف برادر یول (Communities) کی کامیا ہوں اور نا کامیوں کے اسباب کا جائزہ لیا گیا ہے اور امت مسلمہ کا خصوصی مطالعہ کیا گیا ہے۔

### رفاح التحتوى (73-1801ء)

ایک مصری عالم جنہوں نے اپنی مطبوعہ ڈائری میں یورپ کی جذباتی تعریف کی ہے۔ انہوں نے یور پی کتابوں کا عربی میں ترجمہ کیا اور مصر میں جدیدیت پذیری کے تصور کو فروغ دیا۔

#### عمر دوم

ایک اموی خلیفہ (20-717ء) ، جنہوں نے مذہبی تحریک کے اصولوں کے مطابق حکومت کرنے کی کوشش کی۔وہ پہلے خلیفہ تھے جنہوں نے اپنی سلطنت کی رعایا کے اسلام قبول کرنے کی حوصلہ افزائی کی۔

### خليفهالوليداول

ایک اموی خلیفہ (17-705ء) 'جس نے اموی قوت و اقتدار اور کامیابی کے عروج کے دوران حکومت کی۔

### واصل ابن عطا (وفات 748ء)

عقلیت بنداندالہات کے معتزلہ کمتب کے بانی۔

## شُّ احمد ياسين (1936ء)

اسرائیلی مقبوضہ غزہ میں''مجامعۂ' (اسلامی کانگرس) کے بانی۔ یہ ایک فلاحی تنظیم ہے۔ دہشت گردگروپ حماس اسی سے الگ ہوکر وجود میں آیا تھا۔

€220}

يزيداول

اموی خلیفہ (83-680ء) جے بنیادی طور پر کربلا میں حضرت حسین کوشہید کروانے کے حوالے سے یادکیا جاتا ہے۔

زيدابن عليٌّ (وفات 740ء)

شیعوں کے پانچویں امام کے بھائی۔ ان کی امامت کو ماننے والے شیعوں کو ''زیدیئ' کہاجاتا ہے۔



**€221**}

# حواشي

## شروعات

| 1  | جلال الدين سيوطئ الا فكان في علوم الاكرام بحواله''محمد ﷺ'' ازميكسم رونڈي سن |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|
|    | ( ترجمه: این کارنز کندن ٔ 1971ء) 74_                                        |
| ۲  | محدابن الحق (سيرت ِ رسول الله ﷺ (ترجمه وادارت اے گيلام''' دي لائف آف        |
|    | مُريَكِ '' كندن' 1955ء ) 158_                                               |
| ٣  | قرآن 25:32 '17:29:17 '44:47 '49:48_قرآن كے تمام حوالے'' دی میتے آف          |
|    | دی قرآن' مترجم محداسد' جرالٹر'1980ء سے لیے گئے ہیں۔                         |
| 6  | قرآن 80:11                                                                  |
| ۵  | قر آ ن 32-129 :61:6                                                         |
| ۲  | قرآ ن 2:256                                                                 |
| 4  | قرآن29:46                                                                   |
| ٨  | قرآن 8-10-1-26.74:1-5 8-19                                                  |
| 9  | قرآ ن 33:35                                                                 |
| 1+ | قر آ ن 4:3                                                                  |

**€222**}

اا كتاب بيدائش 16 18-18-18

IF D.Sidersky, Les Origenes dans legendes musulmans dans le Coran et dans les vies des prophetes (Paris, 1933).

### ارتقا

1- قرآن 49:12

-5

2- قرآن 7-106:9

3- اولین شیعوں کے بارے میں بہت کم معلومات دستیاب ہیں۔ ہم تینی طور پرنہیں جانچ کے محدود کے بارے میں بہت کم معلومات دستیاب ہیں۔ ہم تینی طور پرنہیں جانچ کے حضرت علی کی مرداولاد کو باطلیت کا میلان رکھنے والے شیعوں کے گروہ نے حقیقت میں امام تسلیم کیا تھا یا ان کی نسل کے معدوم ہوجانے کے بعد اور جب بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں نے متعین شکل اختیار کرلی تب اس تاریخ کو اولین اماموں تک تشکیل دے دیا گیا۔

4- قرآن 23:57-61 8:2 2:234

المعیلیوں کے آغاز کے بارے میں کچھ واضح نہیں ہے۔ ممکن ہام استعمل سے وفاداری کی کہانی بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کی النہیات کے وضع ہونے کے بعد المعیلی مؤقف کو جواز مہیا کرنے کے لیے تخلیق کی گئی ہو۔ ممکن ہا سمعیلی ، جوعموماً سابی اعتبار ہے متحرک ہے اصلاً ''زیدیہ' ہوں یعنی وہ شیعہ جو پانچویں امام کے بھائی حضرت زیدین علی کے بیروکار ہے اور ان کا ایمان تھا کہ غیر منصفانہ کورت کے خلاف مسلح بغاوت مسلمانوں پر فرض ہے۔

#### **€223**}

## عروج

- 1- قاہرہ کی اسمعیلی سلطنت کوا کثر و بیشتر'' فاطمی'' سلطنت کہا جاتا ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کی طرح اسمعیلی بھی ان اماموں کو ماننے میں جو حضرت علیؓ اور رسول خدا کی بیٹی حضرت فاطمہ ؓ کی حقیقی اولاد ہیں۔
  - 2:109 قرآن
- 3- المقدمة (بحواله' اسلامك فند امتعل ازم' از يوسف ايم شعوري لندن 1990ء) 18-

## الم زوه اسلام

- 1- ولایت فقیہ کے نظریے پرفقہانے پہلے بھی بحث کی تھی تاہم بیزیادہ مشہور نہیں تھا اور اسے ہمیشہ انحافی بلکہ بدعتی نظریہ تصور کیا جاتا تھا۔ خمینی نے اسے اپنی سیاس فکر میں مرکزی اہمیت دی اور بعد میں یہ نظریہ ایران میں ان کے اقتدار کی بنیاد بنا۔
  - -2 قرآن 47:5°24:34'8:68'2:178
    - 3- قرآن 48:1
- 4- "جہاد اور سلام کے درمیان: اسلامی تصورات 'از جوائس ایم ۔ ڈیوس (نیویارک ' 1997ء ) 231۔

